Guillermo Serés 262

Las melancolias. Fray Luis de Leodn, Cervantes y Lope, a la sombra de Huarte

Guillermo Serés
(Universidad Auténoma de Barcelona)

Dos tipos de melancolia

Huarte de San Juan, conocedor de las dos principales fuentes clasicas para el estudio y
la caracterizacién de la melancolia, los Problemas del Pseudo Aristételes y Galeno,
afirma rotundamente:

hay dos géneros de melancolia. Una natural, que es la hez de la sangre, cuyo
temperamento es frialdad y sequedad con muy gruesa substancia: esta no vale
nada para el ingenio, antes hace a los hombres necios, torpes, risuefios, porque
carecen de imaginativa. Y la que se llama atrabilis o cdlera adusta,! de la cual dijo
Aristoteles que hace los hombres sapientisimos, cuyo temperamento es vario
como el del vinagre: unas veces hace efectos de calor, fomentando la tierra, y
otras, enfria (Examen, pp. 372-373).2

Notese que apostilla o de la variedad del temperamento, porque es una caracteristica no
resuelta, porque desde la Antigliedad se distinguian dos grandes especies de
melancolicos: los que lo son “por naturaleza” (de complexion o de temperamento) y los
eventualmente afectados por la atrabilis o bilis negra, un humor cuya “fuerza es
inconstante,” porque “es a un tiempo demasiado fria y demasiado caliente” (Problema
XXX, 1, 955 a 30-32, p. 103); “una mezcla perfectamente inestable,” que puede pasar
del frio al calor rapidamente, lo que provoca el cambio de caracter. Sin embargo,
siempre

es posible que exista una buena mezcla de la inconstancia, [...] y ya que es
posible, por fuerza, que la diathesis [‘disposicion’] demasiado caliente sea, al
mismo tiempo, demasiado fria (0 a la inversa, a causa del exceso que presenta),
todos los melancélicos son seres excepcionales, y no por enfermedad, sino por
naturaleza (Problemas, 955 a 38-40).

Antes ha definido el poder de la mezcla (krasis) de bilis negra para conformar el
caracter y ha precisado que “si el estado de la mezcla es del todo concentrado, son
extremadamente melancélicos; pero si la concentracion se halla un poco atenuada da
lugar a los seres excepcionales. [...] La causa de un poder tal es la mezcla, la manera en
que participa del frio y del calor” (954 b 25-35, p. 97). Téngase en cuenta que

la bilis negra es fria por naturaleza; [...] si se encuentra en exceso en el cuerpo
produce apoplejias, torpeza, athymias o miedos; pero, caso de estar demasiado

1 La melancolia adusta (bilis negra no natural) o colera ardiente ya la describe Galeno: “el otro humor, el
de la bilis negra, producido al recocerse la bilis amarilla, provoca los delirios violentos con o sin fiebre,
por su abundancia en el cuerpo del encéfalo” (De locis affectis, 111, 178, p. 250); mas abajo sefiala que hay
una bilis negra “producida por intenso calor local que hace hervir la bilis amarilla o la sangre méas espesa
y oscura.”

2 Asi, la melancolia “pathologique peut avoir d’autres fondements que 1’humeur noir stricto sensu: il
arrive, notament, qu’elle ait le sang pour origine. Ou la bile jaune tout aussi bien” (Hersant 2005b, 114).

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 262-283



Guillermo Serés 263

caliente, origina los estados de euthymias acompafiados de canciones, los accesos
de locuras (954 a 22-25, p. 91),

porque el individuo que goza de la eutimia se encuentra feliz, activo y despreocupado.
Previamente, ha establecido una diferencia entre estado (hexis), permanente, y la
provisional disposicion (diathesis): aquel tiene una mayor duracién y estabilidad; a esta
la condicionan cualidades “que facilmente pueden mudar y cambiar con rapidez, como
el calor o el frio, la enfermedad y la salud” (Aristoteles, Categorias, 8; Metafisica, IlI,
14). Un poco antes ha comparado la melancolia entendida como disposicion con el
efecto del vino en determinadas personas:

El vino tomado en abundancia parece que predispone a los hombres a caer en un
estado semejante al de aquellos que hemos definido como melancolicos, y su
consumo crea una gran diversidad de caracteres. [...] Pues el estado en que se
halla aquel que ha bebido, en aguel momento, es el estado en que se halla otro por
naturaleza. [...] El vino, pues, hace al individuo excepcional, pero no por mucho
tiempo, tan solo por breves momentos, mientras que la naturaleza produce ese
efecto continuamente, a lo largo de la vida de un hombre (953 a 32-33 y 953b 9-
10y 187-20, pp. 81-85).3

Porque el problema aristotélico “nos propone que [...] no se trata de la symmetria entre
los humores que forman nuestro organismo, sino de la eucrasia [‘equilibrio de los
humores’] de un humor por naturaleza inestable”, y como es inestable, “todo es posible,
tanto la mayor cobardia como el mayor coraje, la locura como el talento y la eficacia.
Todo depende del encuentro del kairos, de la circunstancia, asi como del estado de la
bilis negra en el individuo” (Aristételes 24-25).

Mucho maés adelante, Burton lo sistematizara sefialando que la melancolia “lo es
en disposicion o en habito;” aquella es

transitoria, va y viene en cada ocasién de tristeza, necesidad, enfermedad,
problema, temor, afliccion, enojo, perturbacion mental o cualquier tipo de
cuidado. [...] Y de estas disposiciones melancolicas no esté libre ningin hombre
vivo, ni siquiera el estoico. [...] A veces ocurre que estas disposiciones se
convierten en habitos. [...] Asi ocurre con nuestras provocaciones melancolicas, y
a medida que el mismo humor aumenta o remite en los hombres, segun su
temperatura corporal o el alma racional es mas capaz de resistir, asi estan mas o
menos afectados (Burton, I, 145-146).

La diferencia entre disposicion o estado no es solo de grado (o de mezcla), también
conviene despejar, de acuerdo con Hipocrates (Epidemias, V),4 la ambigliedad de la

3 “El vino produce estos efectos porque contiene aire. La bilis negra produce los mismos efectos que el
vino. Entonces el autor afiade dos cualidades, el calor y el frio, necesarias para lo que viene a
continuacion, es decir, la demostracion de que el melancélico es un ser inestable” (Pigeaud, en Aristoteles
2007, 18).

4 En el capitulo 22 de este libro le atribuye a la bilis negra la perturbacion mental, los delirios de la
epilepsia; también en el 87, pero combinada con la embriaguez. “From the form here described, which
essentially corresponds to the ‘melancholia with delusions’ [...] Here also numerous, terrifying
hallucinations, changing variously, and confused delusions are developed. The appearance of people is
changed; faces are distorted; it is like a ‘wandering of souls”” (Radden 2002, 276). Cf. en general Pigeaud
(1989, 70-138) y un resumen en Demont (2005).

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 262-283



Guillermo Serés 264

melancolia, como humor negro viscoso y enfermedad mental, positiva o negativa.> Es
necesario distinguir la melancolia “natural” de la “adusta,” accidental u originada por
alguna de las causas conocidas: ensimismamiento reflexivo, amor, frustracion,
infatuacion delirante...8 Asi, a la diversidad de caracteres por naturaleza hay que sumar
la de las mezclas de la bilis, cuya inconstancia la incrementan o decrementan las
cualidades calor y frio (y seco y himedo), la alimentacion, la edad, las estaciones del
afio o el clima; de modo que la influencia de la bilis negra tiene, a su vez, un caracter
accidental, no permanente. Ya se sefialaba en el difundido problema:

muchos, debido a que el calor se halla proximo del lugar del pensamiento [el
corazén mas que el cerebro], se ven afectados por las enfermedades de la locura o
del entusiasmo. Cosa que explica la existencia de las Sibilas, [...] asi como de
todos aquellos que estan inspirados, cuando no lo estan por enfermedad sino por
la mezcla que hay en su naturaleza. [...] Pero aquellos en que el calor excesivo se
desarrolla hasta llegar a un estado medio son, sin duda melancélicos, pero mas
inteligentes y menos exceéntricos, al tiempo que en muchos aspectos se muestran
superiores a los demas, unos en lo que respecta a la cultura, otros en lo
concerniente a las artes, y otros, en fin, en el gobierno de la ciudad (Problemas,
954 a 32-954 b 1-2, p. 93).7

Siendo tan dispar su origen, tan accidental su mezcla y tan diversas sus consecuencias,
unos teoricos la defienden porque (como el vino citado en el Problema) potencia la
“salida de si,” el éxtasis, el entusiasmo, 0 algunas pasiones; otros la denigran, porque no
propicia el conocimiento de si, ni el autocontrol ni el entendimiento ni el sentido
comun.8

El prestigio de aquella melancolia en el Renacimiento se debi6 en gran medida,
como es bien sabido, a Marsilio Ficino, que la dignifico en De vita triplici (1489)¢,
sefialando en aquel humor la convergencia de “las cuatro corrientes de pensamiento mas
importantes: [...] la hipocratica teoria de los humores, la platonica del furor, la
astrolégica que sitta al melancdlico bajo el signo de Saturno, y la aristotélica que iguala
genialidad y melancolia” (Ferri 55).10 Una equiparacion que se lee en el citado

5 “Une ambiguité intervient ici. Le mot ‘mélancolie’ designe une humeur naturelle, qui peut ne pas étre
pathogéne. Et le méme mot désigne la maladie mentale produite par I’excés ou la dénaturation de cette
humeur, losque’elle intéresse principalement 1”’intelligence’. Toutefois ce désordre ne va pas sans
quelque privilége: il confére la superiorité d’esprit, il accompagne les vocations héroiques, le génie
poétique ou philosophique. Cette affirmation, que 1’on trouve dans les Problemata aristotéliciens,
exercera une influence considerable sur la culture de 1’Occident” (Starobinski 2012, 24).

6 Radden (2002, 256-276) trae, documenta y analiza los diversos tipos de melancolia, que agrupa en las
categorias simples: attonita, delirante, fantastica, gravis, involutiva y paranoide.

7 “La multiplicité de ses registres, de ses apparentes incohérences, tant est prodigieuse la variété des
manifestations mélancoliques; agressivité et repli sur soi, accablement et enthousiasme, culpabilité et
désirs fous, lamento et dérision, idées fixes et folles chiméres. [...] Religieuse ou érotique, douce ou
ameére, féconde ou stérile” (Hersant 2005a, XII).

8 QOrobitg (2009, 95) trae la opinion de un amplio sector de tedricos espafioles cuyos “textos evocan la
melancolia como una fuerza oscura y maligna, que invade al individuo y lo domina, desposeyéndolo de si
mismo. [...] En todos los casos, aparece como un mal que obceca, aliena al individuo™.

9 También se puede rastrear en Alberti, claro predecesor de Ficino, aunque “la grande differenza [...] &
proprio la luce oscura che Leon Battista continua a gettare [...] sulla melancolia seguendo in questo la
tradizione antica; [...] una sorta di antidoto preliminare di fronte allo sforzo totalizzante e tutto ottimistico
di Marsilio: contro quella versione positiva e trionfale del temperamento saturnino” (Rinaldi 2002, 49).

10 Otros muchos, en cambio, la conceptian demoniaca: “la mélancolie selon Cranach vient moins de
Saturne que de Satan; loin d’offrir aux yeux du peintre, comme a ceux de Marsile Ficin, la promesse

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 262-283



Guillermo Serés 265

Problema XXX, 1, que es una suerte de “ensofnacion a propoésito de la creacion, o mas
bien, como se diria ahora, de la creatividad, la capacidad de crear. [...] EI problema nos
dice que ‘el bien dotado’ y el loco revelan ser de un mismo talante natural, el
melancdlico; [...] ya no existe una oposicion radical; la diferencia es de grado.”!! Otros
muchos humanistas, como Melanchton, asumen el dictamen aristotélico: “Interrogat
autem, qui fiat, ut multi ingeniossisimi homines, qui vel in artibus vel in studio
sapientiae vel in gubernatione excellunt, melancholici sint? (Liber de anima, 8r);” antes
ha sefialado que Heraclito, Teofrasto, Empédocles, Séfocles o Arquimedes fueran de
complexién melancélica.12

En aquel problema aristotélico se especifica que el poeta, por sus “particulares”
naturaleza y temperamento (esto es, por su constitucion humoral, por el predominio de
una facultad sobre otra, por su proporcion de cualidades elementales, etc.) es capaz de
salir fuera de si, de profetizar, de ser, en definitiva, un vate:

Maraco el Siracusano resultaba aun mejor poeta cuando sufria uno de sus accesos
de locura. Pero aquellos en los que el calor excesivo se desarrolla hasta llegar a un
estado medio son, sin duda, melancolicos pero mas inteligentes, y menos
excéntricos, al tiempo que en muchos aspectos se muestran superiores a los demas
(Problemas, 954a 36-40-954b 1-3, p. 93).

Como la tesis de este problema asocia la doctrina del genio al humor melancélico a la
bilis negra y a las cualidades elementales calido (y seco), hay que afiadir el humor que
mas les conviene, la cdlera, pues per se ya es calido y seco; o sea, es el humor mas
apropiado para la imaginacion y, en consecuencia, para la poesia. Obviamente, los
preceptistas contemporaneos y posteriores echaron mano de estas cuestiones. Pinciano,
por ejemplo, intentd explicar fisiologicamente el furor platonico: “El instrumento desta
facultad [la poesia] pide calor con sequedad, compafieros del furor, a cuya causa es un
sentido muy conveniente para la poética” (Lépez Pinciano, I, 49).

Huarte de San Juan

El Pinciano seguia a Huarte de San Juan: “Cuando el cerebro se pone caliente en el
primer grado se hace el hombre elocuente y se le ofrecen muchas cosas que decir”
(Examen, p. 306, nota 38). Resulta obvio, pues, que esta destemplanza (predominio de
unas cualidades elementales y de un humor sobre otros) a favor de lo “calido” y lo
“seco” es la mas apropiada para la imaginacion y, en consecuencia, para la poesia.

intellectuelle d’un accomplissment créateur, elle est dénoncée comme le pire menace qui pése sur le salut
des hommes” (Hersant 2005b, 117); “todas las imagenes de Ripa tienen en comun la incomunicacion de
sus figuras. [...] En esa tradicién, la melancolia se concibe como una enfermedad que separa al ser
humano no solamente de los otros sino también de si mismo y de Dios. Es una oscuridad que se cierne
sobre la mente y la oscurece hasta llevarla a la locura. En algunos casos la melancolia se asocia al pecado,
al vicio, al demonio. Al desorden de la melancolia se opone el orden de la virtud y la templanza, por las
cuales el ser humano se hace duefio de si mismo” (Atienza 127). Bartra (49-63) contrasta el escepticismo
de Veldzquez con la credulidad de Huarte o la opinién de Bodin, Laguna, Freylas o Pedro Ciruelo; con
todo, recuerda que “la idea de que los demonios se aprovechan de los humores, y especialmente de la
atrabilis, para provocar males y visiones en las personas” (p. 53); cita nada menos que a Francisco Valles.
11 pigeaud en Aristoteles (2007, 47-49).

12 ] rinascimento sostenne simultaneamente le due concezioni della malinconia. Secondo la tradizione
galenica, la malinconia & una condizione della mente fra le piu infelici et infamanti; secondo quella
aristotélica, & una condizione mentale invidiabilissima e degna di lode. [...] Non ci sarebbe stata similie
dualita, se non ci fosse stato il problema aristotelico, poiché questo fu la fonte dell’idea che il melanconici
sono persone straordinariamente dotate”, porque el Estagirita “dette alla malinconia un fascino filosofico
e artistico” (Babb 89-90).

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 262-283



Guillermo Serés 266

Destemplanza que comporta los que la padezcan se vuelvan melancoélicos (“colera
adusta”), si es que ya no lo eran a priori (melancolia natural) y, por serlo, estén
especialmente dotados para el ejercicio poético.

La colera o bilis amarilla puede convertirse en bilis negra, melancolia o colera
adusta; la melancolia natural, sin embargo, es seca y fria; propia, por tanto, del
entendimiento.’3 En Huarte, el predominio de la melancolia (participe en grado maximo
de las cualidades seco y frio) se ajusta al problema aristotélico, porque los melancdlicos
adustos “tienen el cerebro como cal viva, la cual, tomada en la mano, esta fria y seca al
toque, pero si la rocian con algun licor, no se puede sufrir el calor que levanta”
(Examen, p. 570). Se parece al agua, al hierro, a la piedra, que, si se calienta, puede
llegar a la incandescencia, como la llama (Aristételes, 91). Esta ambivalencia explica
que la sabiduria requiere sequedad y calor, pero también frio, “porque de la frialdad
nace la mayor diferencia de ingenio que hay en el hombre, que es el entendimiento”
(Examen, p. 328).

A pesar de que “la melancolia es uno de los mas gruesos y terrestres humores de
nuestro cuerpo, dice Aristoteles que de ningln otro se aprovecha tanto el entendimiento
como de é1” (Examen, p. 353). Porque “frente a la natural —caracterizada por un color
mortecino y oscuro— que hace a los hombres necios y bobos por carecer de
imaginacion, la atrabilis tiene otra caracteristica de gran ayuda para el entendimiento:
brilla” (Gambin 2008, 169-170). Gambin trae a continuacion aquella cita de Huarte:
“Brilla como azabache, con el cual resplandor da luz alla dentro en el cerebro para que
se vean bien las figuras. Y esto es lo que sintié Heraclito cuando dijo: ‘splendor siccus
animus sapientissimus’” (Examen, pp. 372-373).14 La referencia ya la traia Galeno (2003,
181): “¢no admitiremos, como Heréaclito y sus discipulos, que la sequedad es causa de
inteligencia? [...] Estos razonamientos demuestran [...] que las acciones y pasiones del alma
siguen los temperamentos del cuerpo.” Recuérdese que la teoria de los humores,!5
combinados con las cualidades elementales y los condicionantes externos, es la base de
todo el planteamiento de la psicologia temperamental de Huarte:

Es este mecanicismo y la aplicacion radical y absoluta de su método lo que le
granjeara la simpatia y la admiracion de otros pensadores; me refiero a la
capacidad para aplicar unos principios racionales a todo, a lo divino y a lo
humano, literalmente. Su teoria de los humores le sirve para explicar

13 “The prominence accorded to the imagination is particularly notable. [...] And emphasis on the
normal imagination was matched, if not exceeded, by a great fascination with the diseased imagination.
Once known as ‘queen of the mental powers’, and long thought at the root of the disordered mind, the
imagination’s importance eventually declined. [...] This prominence derived in part from the occultism
and astrological ideas of the sixteenth century. In the writings of Paracelsus and Ficino and their
followers, the customary view of imagination as a bridge between material things and the immaterial soul
permitted the immaterial soul to affect the material world through occult means” (Radden 2017, 54).
Orobitg (2009, 92), sin embargo, recalca que seis médicos “rechazan las teorias de Huarte y niegan a los
melancolicos todo don profético o de lenguas debido a causas naturales como la bilis negra”; aquellas
dotes “solo se explican por la accion del demonio” (véase, arriba, nota 10).

14 Recuerda Gambin (2008, 170) que “la referencia al azabache enlaza con la creencia en el poder de las
piedras. Gracias al negro resplandor del azabache el alma racional puede ver las figuras y las especies
inteligibles”; sin aquel negro brillo, “el alma no puede ver nada, esta ciega.

15 su fisio-psicologia se centrara en la explicacion de la funcion de los humores y su mezcla (krasis,
esencial para la salud y de la que dependia el temperamento de la persona), la circulacién interna del aire
vital (pnelima) y de la sangre y el agua, junto con el resto de humores: flema (phlégma), bilis amarilla
(xanthé kholé) y bilis negra (mélaina khol€), segun la clasificacion hipocratica.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 262-283



Guillermo Serés 267

materialmente no solo los casos de los endemoniados, sino el éxtasis mistico y
hasta el pecado de Adan en el Paraiso terrenal (Ynduréin 38).16

Especialmente apreciada por el médico navarro es la cualidad elemental seco, de la que
“el entendimiento se aprovecha” (Examen, p. 331), muchas veces originada por la
melancolia, y la tristeza, que desecan el cerebro: “la tristeza y afliccion gasta y consume
las carnes, y por esta razon adquiere el hombre mayor entendimiento” (Examen, p. 333).

El paradigma del genio, o del buen gobernante, seria, pues, el melancélico de
temperamento calido y seco (derivado de la bilis negra originada en la adustion de los
humores), que posee buen entendimiento y fértil imaginacion: “los melancélicos por
adustion juntan grande entendimiento con mucha imaginativa” (Examen, p. 458); son
“los mas ingeniosos y habiles para el ministerio de la predicacion para cuantas cosas de
prudencia hay en el mundo, porque tienen entendimiento para alcanzar la verdad y
grande imaginativa para saberla persuadir” (pp. 460-462). Las opiniones de unos y otros
médicos y filésofos son muy variadas y

aunque la nocién de melancolia caliente sea objeto de interpretaciones diferentes e
incluso divergentes, los tratadistas coinciden en la elaboraciéon de una antitesis
estructurante, que opone dos tipos de melancolia y de temperamento melancélico:
por una parte, un melancolico frio, embrutecido, estipido y, por otra, un
melancolico ingenioso e inspirado, caliente o templado.?

El primer libro europeo monografico, el Libro de la melancolia (1585), del médico
Andrés Velazquez, contempla todos los significados del término; sin embargo, a
diferencia de Huarte, y ateniéndose a la negativa consideracion galénica, descree de sus
efectos beneficiosos:

Melancolia en su primero significado quiere decir y significa uno de los cuatro
humores que naturalmente se engendran en el higado para nuestra nutricion, [...]
en otro significado significa y suena lo mismo que los médicos Ilaman atra bilis.
[...] Se ha de tener por mucho mas perniciosa y de peor naturaleza y condicion
aquella célera negra que se engendra por ustion de la colera flava que no la que se
engendra de la melancolia natural. [...] Esta atra bilis difiere de la natural
melancolia en el sabor muy acedo y acerbo, de donde por ustion viene a ser tan
acre, que es corrosiva. [...] Tiene también otro significado este nombre [...] la
enfermedad que los médicos llaman melancholia morbus (fols. 48v-49r).

16 a relevancia de la figura y funcion del médico la analiza e ilustra excelentemente Peset (2010, 53),
porque “en el Siglo de Oro se entabld un rico didlogo entre medicina, arte y poder. [...] Los estudiosos de
la mente humana y su patologia tuvieron mucho que decir.” Ademas de los que cita Peset, traen otros
tantos Ferri Coll (50-52), Gambin (2008, 107-128; 2012, 23-26 y 33-42; 2015, 39-44), Atienza (106-111),
u Orobitg (2009, 91-93; 2010, 17); complétese con Wigger, Miller (53-76) y Dandrey (2002, 16-17).

17 Orobitg (2010, 24). Sigue afirmando que “para Luis Vives, la fuente del ingenio es una melancolia
natural, templada o moderadamente caliente [Tratado del alma, 1l, 1202]. En cambio, para Huarte, la bilis
negra natural, fria y seca, terrestre y gruesa, es fuente de estupidez y solo la atrabilis 0 melancolia adusta
puede explicar las maravillosas capacidades intelectuales de los melancdlicos”; s“esistono infatti
malinconici di natura fredda e secca, codardi, timidi, amanti della solitudine. [...] Ve ne sono altri che
presentano un colorito olivastro, i capelli neri, le vene larghe e le carni piene di peli. Costoro sono
prudente, sagaci, di grande ingegno, eccellenti nelle arti ed ammirevoli nell’amministrare la giustizia. E lo
sono perché 1’'umore malinconico ¢ opportunamente temperato dalla collera” (Gambin 2012, 15).

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 262-283



Guillermo Serés 268

El segundo es un “humor atrabilioso es muy tenebroso y negro, [...] escurece el
resplandor natural del espiritu” (fol. 66r). NoOtese que aquel huartiano brillo del
azabache aqui se presenta ofuscado, anulado, precisamente, por el humor que lo genera.

La contradiccion planea por toda la literatura tedrica atingente, dividiendo a la
clase médica en dos grandes bandos, a favor y en contra. Porque, razona Velazquez, a
diferencia de Huarte, la melancolia, cuando llega a un extremo patoldgico, deriva en
mania, furor o insania, que vuelve a los hombres desenfrenados, a manera de fieras,
porque, como sefiala Vives, “el efecto de este negro humor es entenebrecer el espiritu,
de donde provienen estas incomodidades: el alma se queda sin su agil lozania y por esa
misma causa la ofuscacion del entendimiento asoma al rostro” (Del alma, 1303). Lo
que no se contradice con que los grandes intelectuales fueron y son melancolicos, pues
“la constitucion corporal, en los varones de gran ingenio, les inclina a la bilis negra” (p.
1281). Semejante opinidén es la de Alfonso de Santa Cruz, que escribio, en los mismos
afios que Huarte su Examen, la Dignotio et cura affectuum melancholicorum, para

guardar de un poderoso y pestilencial enemigo que les suele combatir [a los
hombres], y quitar a veces las fuerzas, de tal manera que en todas sus acciones no
parecen hombres, sino unos insensatos brutos y otros furiosos. Este es el humor
melancolico, el cual (no atajando sus pecados y furiosos movimientos en los
principios) es cosa de gran lastima ver cuéles quedan y cuén sin remedio (cito por
Séez 88).

Francisco Valles, el Divino, es terminante a este respecto: “Melancholia morbus non fit
sine melancholico succo, genito aut in ipso cerebro, si est affectus proprius; aut alibi si
est per consensum’ (Controversiarum, p. 349). Vale decir: se genere en el cerebro o en el
resto del cuerpo, la melancolia es un humor, un fluido, un jugo.

Fray Luis de Ledn

Fray Luis de Ledn conocia perfectamente los dos grandes tipos de melancolia. La
atrabilis o “colera adusta” la apunta en la Introduccién a los Nombres de Cristo,
enmarcada en el didlogo del jovial y sanguineo Sabino, y el melancélico Marcelo:

—Algunos hay a quien la vista del campo los enmudece, y debe ser condicion de
espiritus de entendimiento profundo; mas yo, como los péajaros, en viendo lo
verde, deseo cantar o hablar.

—Bien entiendo por qué lo decis —respondio al punto Marcelo—, y no es alteza
de entendimiento, como dais a entender por lisonjearme o por consolarme, sino
cualidad de edad y humores diferentes que nos predominan y despiertan con esta
vista, en vos de sangre y en mi de melancolia (De los nombres de Cristo, 14-15).

En el sistema con el que estd familiarizado fray Luis, el mismo que el de Huarte, la
sangre y la melancolia son conceptuados como dos humores radicalmente opuestos,
porque aquella es caliente y humeda, clara y fluida; esta, en cambio, es fria y seca,
opaca y densa.l8 Analogamente, aquella es sinénimo de luz y vida; esta de oscuridad y
muerte, como recuerda Mexia en la Silva de varia leccion, la celebérrima enciclopedia
que estuvo “destinata a circulare dappertutto in Europa” (Garin 16-17):

18 La contradiccion parece resolverse mas tarde, cuando “il temperamento malinconico non & portato
solo alla filosofia, alla poesia e alla matematica, [...] perché la bile nera non ¢ solo opaca, arida, viscida e
densa: stranamente, ha anche la natura del soffio” (Benvenuto 33). Una buena antologia en Dandrey
(2001); para la caracterizacion humoral, Jackson (18-25).

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 262-283



Guillermo Serés 269

La sanguina es la [complexién] que puede dar mas larga vida al hombre, porque
la sangre es humida y caliente. [...] Y también la melancolia [como las
complexiones colérica y flematica], que corresponde a la tierra, como consta de
frialdad y sequedad, acortan la vida estas calidades por ser contrarias al calor y
humidad natural (Mexia Silva de varia leccion, 811-812).

Con todo, hay complexiones compuestas muy apreciables; por ejemplo, “la
sanguina, mezclada con la melancélica, es buena también sefioreando la sanguina en
punto y temple conveniente, porque el calor y humidad se pondrian en su medida y
compas con el frio y la sequedad de la melancolia” (p. 812). O sea, si funciona la
eucrasia (‘buena mezcla’). Distingue Mexia, como fray Luis, las complexiones por su
distinta condicion humoral y porque en una, la sanguinea, ademas, predomina la visio y,
en general, la percepcion sensorial; en la otra, la meditacién o cogitatio:

C’est en effet chez les sages, les philosophes, les contemplateurs solitaires des
abimes dans leurs meditations, qu’elle [la melancolia] inscrivait, de préference,
son recroquevillement emblématique, le dos volte, la téte courbée, le menton
appuye sur le poing serré et les yeux fichés sur le sol ou dans le vide.19

Una cogitatio casi siempre immoderata, como, en analogos términos amorosos, decia
Arnau de Vilanova en su De amore.20

Huarte iba un punto maés alla al indicar que por el habito mismo de meditar (o sea,
imaginar y contemplar) el hombre es capaz incluso de modificar su temperamento o de
“adquirir” uno mas idoneo. Lo ratifica Tomas Murillo y Velarde:

Los hombres templadamente sanguinos por lo general se aventajan en ingenio, y
por eso pienso que los doctores han juzgado en favor de los melancolicos, porque
ellos mismos, al escribir esto, parece habian contraido melancolia, no por nativa
constitucion, sino por extrafia atiticia [sic; error por tristitia, ¢0 por accidia?],
causada del continuo trabajo de los estudios y ya casi convertida en otra
naturaleza y costumbre.21

En ello radica una gran parte de su dignidad, en tanto que supone el predominio del
principatus, o sea, de las facultades interiores vehiculadas “espiritualmente” al cerebro:

Y es de notar que en la meditacién y contemplacion de las cosas adquiere el
hombre nuevo temperamento [Timeo, 47 b-c] sobre el que tienen los miembros de
su cuerpo. Porque [...] de tres potencias que tiene el hombre, memoria,
entendimiento e imaginativa, sola la imaginativa (dice Aristoteles) es libre para
imaginar lo que quisiere [De anima, Ill, 427 b 17-18]. Y de las obras desta
potencia (dicen Hipdcrates y Galeno [De placitis Hippocratis et Platonis, VII])

19 Dandrey (2001, 8) Para las “posturas” melancélicas, Bologna y Gambin (2017).

20 “Amor est passio quaedam innata ex visione et immoderata cogitatione formae alterius sexus, ob quam
aliquis super omnia cupit alterius potiri amplexibus et omnia de utriusque voluntate in ipsius amplexu
amoris praecepta compleri” (Vilanova 54-55). Para lograr que sea immoderata, el corazon tiene que
impulsar constantemente espiritus vitales, cuyo calor (unido al del impulso) calienta y reseca la cavidad
cerebral, lo que produce la melancolia, que no es mas que bilis negra, o sea, la bilis amarilla que circula
calcinada por el organismo.

21 Aprobacion de ingenios, fols. 9v-10r; cf. Orobitg (2009, 97).

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 262-283



Guillermo Serés 270

andan siempre asidos los espiritus vitales y sangre arterial, y los echa a la parte
que quiere; y donde acude este calor natural queda la parte mas poderosa para
hacer su obra, y las demas con menos fuerzas. [...] Y si alguno se pone a
considerar y meditar en la injuria que otro le ha hecho, luego sube el calor natural
y toda la sangre al corazon vy fortifica la facultad irascible y debilita la racional; y
si pasa la consideracion a que Dios manda perdonar las injurias y hacer bien a
nuestros enemigos, Yy al premio que da por ello, vase todo el calor natural y sangre
a la cabeza y fortifica la facultad racional y debilita la irascible. [...] De aqui se
entiende claramente con cuénta razon encomiendan los filésofos morales la
meditacion y consideracion de las cosas divinas, pues con sola ella adquirimos el
temperamento que el &nima racional ha menester y debilitamos la porcion inferior
(Examen, 272-274).

Meditacion y calor con que “calibrar”, o equilibrar favorablemente, la fria e inestable
melancolia, como sefialaba Mexia y recuerda Huarte:

El calor era el instrumento con que obraba la imaginativa, porque esta calidad
levanta [‘impulsa’] las figuras [speciei, ‘imagenes’] las hace bullir, por donde se
descubre todo lo que hay que ver en ellas. Y si no, hay mas que considerar: tiene
fuerza la imaginativa, no solamente de componer una figura posible con otra, pero
aun las que son imposibles segun orden de Naturaleza las junta y de ellas vienen a
hacer montes de oro y bueyes volando (Examen, p. 439).

Insistia por ello Huarte en que lo que importa es la contemplacion, es decir, el paso de
las imégenes y, consecuentemente, de los espiritus, por el “filtro” conceptual del
entendimiento. Y si defendia a los “ingenios inventivos” o caprichosos, como
avanzadilla de las ciencias, siempre acaba apostando por la reflexién intelectual y el
bien publico.

Esta melancolia “digna” o fomentadora de la inspiracion, de la contemplacion
inteligente y la reflexion, la diferencia el propio fray Luis de la insana, refiriéndola a
Job:

El tiempo cuando le fue revelado fue de noche, y en lo mas hondo y escuro della,
cuando las tinieblas espesas y la soledad que nace del silencio todo causan horror
en el &nimo, y cuando todo lo que se ve, 0 se imagina ver, como no se devisa,
hace asombramiento que espeluza el cabello, y cuando el humor melancélico que,
escalentado con el suefio y acrecentado con el alejamiento del sol, se mueve en el
cuerpo, y con los humos que envia, apretando el corazén y ennegreciendo la
imaginacion y sentido, cria suefios pesados y horribles.22

Recuerda un pasaje de Galeno “Sic sane et melancholicis ob siccitatem prorsum
conspicua videntur in somnis phantasmata [...] phantasmatibus propter obscuritatem
parvitatemque ita effluentibus, ut ne reliquas quidens et vestigia in memoria

22 Exposicion del libro de Job, 1, 233. Como sefiala Carrera (2), “in sixteenth and seventeenth-century
Spain, melancholia was associated not only with states of heightened conscience, but also with excess,
scorching or putrefaction of bodily fluids, darkness, corruption of mental faculties and helplessness”.
Rubio trae documentos que demuestran e ilustran los ataques de melancolia del agustino, entre los que se
cuentan, por boca del mismo fray Luis: “recelar hasta de los amigos; [...] inclinacion a echarlo todo a la
peor parte, y, cuando la melancolia llega a no dejar funcionar la razén, el desbarajuste” (p. 951).

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 262-283



Guillermo Serés 271

relinquant.”23 Son las fantasias (las “fantasmas” decian entonces), las turbaciones, que
amedrentan a Job y llegan a desesperarle:

Mas dice [Job]: turbaciones de Dios se pusieron en orden contra mi. [...] Y por las
turbaciones y espantos [...] significa las melancolias que le turbaban y asombraban
el corazon. Porque su enfermedad, por ser de apostemas y llagas, era, a lo que se
entiende, de humor melancolico. [...] Porque a la verdad, en las enfermedades que
son deste humor, son increibles las tristezas y los recelos y las imégines de temor
que se ofrecen a los ojos del que padece.2* Que sabido es lo que el padre de los
médicos dice: que la melancolia, a los que fatiga los hace tristes y muy temerosos
y de animo vil (Exposicion del libro de Job, I, pp. 264-265).

El “padre de los médicos” senala: “si el miedo [phobos] o la tristeza [dysthymia]
duran mucho tiempo, tal estado es propio de la melancolia [literalmente ‘bilis negra’]”
(Hipdcrates, Aforismos, VI, 23, p. 284). Es el principio que vincula patoldégicamente un
estado del alma, la postracion triste o temerosa, y una realidad fisioldgica: el exceso de
bilis negra:

Le tour de génie de cette formule: [...] d’une impression psycologique a un
desordre pathologique dont elle est I’expression, d’un malaise de I’ame a une
maladie du corps dont ce malaise es le symptéme. [...] Dans la mélancolie
s’immisce toute I’ambiguité de la métaphore: le corps s’y fait-il simple image de
I’ame en peine, ou si la malaise de 1’ame refléte (voir suscite) par transfert et
implication un déréglement réel de I’organisme? La grande histoire médicale de la
mélancolie a pris naissance au coeur de cette ambiguité, ouvrant un champ
conjoint de la médecine et de la morale le domaine incertain des maladies de
I’ame.25

Otra version sefiala que, cuando la bilis negra se enfria, genera comportamientos
relacionados con el miedo, la tristeza y la misantropia, como pueden ser aquella
dysthymia o la athymia (falta de ganas de vivir). Velazquez incluso sefiala que la tristeza
melancolica “es provocada por el color negro de un humor que oscurece y sume en
tinieblas al espiritu” (Bartra 29). La “negra” melancolia, provoca el miedo y la
consiguiente resignacion, porque el miedo

hace gran dafio a los mortales, aunque no los mate sino a la larga. Pone tristezas
en el celebro y corazon, hace enojarse mucho, de lo cual vienen dafios; pone mala
condicion, trae falsas imaginaciones y sospechas, pone miedos y congojas falsas y
malos ensuefios; pone cuidados que dan fatiga sin ser menester [...] y esta
melancolia acarrea desesperacion. Tiene remedios, que son: el primero, como esta
dicho, conocerle la condicién y naturaleza, para no darle crédito. el segundo es
alegria, buen olor, musica, el campo, el sonido de arboles y agua, buena
conversacion, tomar placeres y contentos por todas vias (Sabuco Nueva filosofia,
fol. 22).

23 In Hippocratis praedictionum librum | Commentarius, |, V.

24 “No es la voluntad guiada por la razon la que inspira a Job impulsos suicidas: es su dolencia, es la
calidad del humor” (Bartra 82).

25 Dandrey (2002, 8); mas abajo (pp. 88-128) lo compara con Galeno y Avristoteles, y lo ilustra con el
consabido Demdcrito. Lo analiza Burton (Anatomia, |, 2, iii, 4, pp. 260-261: “El temor como causa”).

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 262-283



Guillermo Serés 272

La melancolia de Marcelo (aquel interlocutor de los Nombres de fray Luis), aun
siendo hombre de letras,26 potencia, en cambio, la conversacion, porque aquel tipo de
melancodlicos son “de muy buena conversacion y afables” (Huarte, Examen, 461),
ademas de incrementarles la imaginacion, como explica con pormenor Burton:

En las pasiones y emociones es donde la imaginacion muestra efectos extrafios y
evidentes: ¢qué no concebird un hombre temeroso en la oscuridad, qué extrafas
formas de cocos, demonios, brujas, duendes? [..] Algunos se rien, lloran,
suspiran, gimen, se ruborizan, tiemblan, sudan, por las cosas que se les sugiere por
medio de la imaginacion.2’

No de otro modo hay que entender las afirmaciones de Ldpez Pinciano cuando,
siguiendo a Huarte, se refiere a la imaginacion: “no atiende la imaginacion a las
especies verdaderas, mas finge otras nuevas, y acerca de ellas obra de mil maneras: unas
veces, las finge simples; otras, las compone, [...] porque abraza las especies pasadas,
presentes y futuras” (op. cit., I, pp. 47-49).

Una melancolia prolongada, con todo, no tiene por qué desembocar en mania,
pero puede suceder. Robert Burton la define como un tipo de locura sin fiebre,
acompariada del temor y la tristeza, sin ninguna razén aparente. En la seccion Il,
subsecciones iv y v, Burton sefala, respectivamente, que “la tristeza, causa de la
melancolia” y “el temor como causa” (pp. 258-261). Lo ilustra con ejemplos biblicos,
clasicos y modernos a partir de algunos dicta de Hipocrates, tanto para aquella como
para el temor, “primo hermano de la tristeza, o mas bien hermano, y compaiero
continuo, ayudante y principal agente en procurar este perjuicio. Como aquella, es causa
y sintoma” (p. 260).

Cervantes, “El licenciado Vidriera”

El otro extremo morboso es el que representa Demaocrito de Abdera, cuyos sintomas
confunde el mismisimo Hipdcrates, atribuyendo a depresion y abatimiento lo que es
melancolia y genialidad:

Demdcrito no presenta signos manifiestos de locura, sino de un vigor del alma poco
comun; [...] se repliega dia y noche sobre si mismo y vive, de un modo solitario, en
cavernas y desiertos, a la sombra de los arboles, sobre la suave hierba a la orilla de
rios. A los melancolicos les ocurren, con frecuencia, cosas de este tipo: muchas
veces son taciturnos, solitarios y amantes de los lugares aislados; rehdyen a los
hombres y miran a sus iguales como extrafios. Tampoco es raro, entre quienes se
dedican al conocimiento, que su disposicién a la sabiduria los lleve a olvidar
cualquier otra preocupacion (“Carta XI1I. De Hipocrates a Filomeno”, Aristoteles e
Hipdcrates 13).

26 «por causa de la continua y vehemente imaginacion que tienen los que se dan mucho a las letras o
estan ejercitando oficios de papeles, que les causas hipocondrias y aflicciones o melancolias, y dafio en la
salud, porque, dejando frio el estbmago por los muchos espiritus que acuden al celebro, los requema el
demasiado ejercicio de la memoria y imaginacion” (Murillo y Velarde, 2r).

21 Anatomia de la melancolia, II, ii, “Sobre la fuerza de la imaginacion”, p. 253. O sea, no se cifie a la
mimesis, sino que es autosuficiente, en tanto que su base, la “espiritual”, es la propia capacidad del poeta
de emocionarse, encolerizarse, amar, profetizar o adentrarse en lo misterioso o hermético etc. Factores
todos que, diriamos, ceban la phantasia y originan (o, en su caso, mantienen) la necesaria insania
(melancolia, mania o frenesia) del poeta.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 262-283



Guillermo Serés 273

Esta describiendo un tipo de melancolia, la “mala”: el risuefio y satirico ascetismo de
Demacrito se parece al de Job que ilustra fray Luis, pues el de Abdera, como aquel, es
una persona “extatica,” se evade de la realidad circundante; abandona a su familia y
deja de lado sus problemas cotidianos y sus preocupaciones; arrostra una soledad
extrema, inconsolable.28

Hechura del melancélico de Abdera es el licenciado Vidriera, en quien se
“desborda” la inestable krasis, y desde la cordura y genialidad inicial, alcanza la
condicion de orate:

Solo le sanaron la enfermedad del cuerpo, pero no lo del entendimiento, porque
quedo sano y loco de la mas extrafia locura. [...] Imaginose el desdichado que era
todo hecho de vidrio. [...] Decia que le hablasen desde lejos y le preguntasen lo
que quisiesen, porque a todo les responderia con mas entendimiento, por ser
hombre de vidrio y no de carne: que el vidrio, por ser de materia sutil y delicada,
obraba por ella el alma con mas prontitud y eficacia, que no por la del cuerpo,
pesada y terrestre (El licenciado Vidriera, 277).29

Una etopeya, un proceder, que recuerda también al Job de fray Luis y que es probable
derive del Examen de ingenios de Huarte de San Juan, del que toma los dos adjetivos
(“sutil y delicada”):

Tener el celebro la sustancia o compostura de partes sutiles y muy delicadas dice
Galeno que es la mas importante de todas, porque, quiriendo dar indicio de la
buena compostura del celebro, dice que el ingenio sutil es sefial que el celebro esta
hecho de partes sutiles y muy delicadas, [...] y, realmente, por maravilla se halla
hombre de grande imaginativa que tenga buen entendimiento ni memoria. Y debe
ser la causa que el entendimiento ha menester que el celebro esté compuesto de
partes sutiles y muy delicadas [...] y el mucho calor gasta y consume lo méas
delicado, y deja lo grueso y terrestre (pp. 285y 341).

Es el segundo tipo de melancolia, el colérico, resultante, segiin Galeno de “studiis
lassitudines et curas et vigilias exigentibus, eduliis quoque crassis atque sicissimis’’; por
lo que —al decir de Huarte— ‘el rezar, contemplar y meditar enfria y deseca el cuerpo
y lo hace melancélico” (Examen, p. 262). Aquella inestable mezcla ha desbordado.

No solo por el estudio y la meditacion, como causantes, reconocemos la
melancolia de Rodaja que derivara en locura; analogos, por supuesto, son los origenes
de la de don Quijote: lecturas y vigilias, como no dejé escrito Cervantes en el primer
capitulo:

El dolor y la lectura, pues, asociados estrechamente —la tristeza y el estudio—
estarian detras de la caida de ser humano en la enfermedad mental, unidos al
padecer del esfuerzo. Dibuja Cervantes a su personaje Alonso el Bueno como

28 “Selon la conception des humanistes, néoplaoniciens notamment, loin de s’opposer au génie, I’atrabile
le conditionne; dés lors, c’est sans retomber dans la folie que Démocrite mélancolise. Aussi peut-on dire
tout a la fois [...] que le rire est le symptdme d’une humeur noire trop active, et que Démocrite est un
grand homme” (Hersant 1989, 22).

29 Es la que Radden (2002, 257) denomina melancolia attonita: “where the mind is entirely possessed
with some terrible delusion, the patient sits or stands like a statue, and must be moved from place to
place; the muscles are generally lax, or some of them are fixed in a cataleptic rigidity; the patient, as if in
a trance or as one only partially awake, scarcely seems to see or hear; consciousness of time, place, and
persons is lost; and the bodily wants and necessities are alike unheeded”.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 262-283



Guillermo Serés 274

inteligente, imaginativo, melancdlico y colérico, [...] volvera a seguirse la
tradicion aristotélica que atna la enfermedad con el privilegio mental. La epopeya
cervantina nos muestre la lucha clasica entre facultades o almas contrarias
—racional, irascible y concupiscible—, o bien entre el Alma de inspiracion
cristiana y el cuerpo (Peset 15),30

sino también por los caracteristicos timor y tristitia; incluso por la falta de hambre y de
trato con mujeres. Ni que decirse tiene que también estos dos Gltimos sintomas se
reconocen en Rodaja: no frecuenta mujeres ni puede apenas digerir: “le ponian alguna
cosa de fruta [...]. Carne ni pescado, no lo queria.” La satirica (democritea o lucianesca)
reaccion posterior de Rodaja, ya convertido en Vidriera, la risa sardonica de orate, la
risa melancdlica en suma, que es

una risa seria, una risa sin alegria, una risa que, quiérase o no, se excluye del
mundo, y que, contrariamente a la de Rabelais, no posee en si misma ninguna
virtud terapéutica. La risa democritea y menipea de Burton no expresa méas que la
conciencia del mal: no es portadora de liberacion alguna.s3!

Ya nos advierte de tal referencia al principio de la novela, cuando nos presenta al
adolescente Rodaja solo, bajo un arbol, en una actitud que recuerda la semblanza del
Demadcrito de las cartas del Pseudo Hipdcrates, cuyo testimonio también recoge Huarte
de San Juan:

Demacrito abderita fue uno de los mayores fil6sofos naturales y morales que hubo
en su tiempo [...] el cual vino a tanta pujanza de entendimiento alla en la vejez,
que se le perdio la imaginativa, por la cual razén comenzé a hacer y decir dichos y
sentencias tan fuera de términos, que toda la ciudad de Abdera le tuvo por loco.
[...] Y haciéndole [Hipdcrates] preguntas que convenian para descubrir la falta
que tenia en la parte racional, hallé que era el hombre mas sabio que habia en el
mundo. Y, asi, dijo a los que le habian traido que ellos eran los locos y
desatinados, pues tal juicio habian hecho de un hombre tan prudente. Y fue la
ventura de Demdcrito que todo cuanto razond con Hipocrates en aquel breve
tiempo fueron discursos del entendimiento y no de la imaginativa, donde tenia la
lesion (Examen, 208-209).

Arguye Huarte el ejemplo del melancélico Demdcrito (cuya lesion en la “imaginativa,”
obviamente, coincide con la de Vidriera y don Quijote) para demostrar que la “lesion”
de una facultad no impide ni decrementa el desarrollo de las otras; al contrario, tal como
le ocurre al personaje cervantino en la segunda parte del cuento.

Cervantes lo ratifica en varios pasajes: no solo nos lo describe, al principio, ain
Tomas Rodaja, solo y bajo un arbol, sino que, en esta segunda parte, la semblanza, la

30 Como sea, “hasta la complexién humoral del propio personaje [don Quijote] ha transitado desde una
psicologia paraonica y grotesca, hasta lo que parece ser una (definitiva) instalacion en la prototipologia de
la condicion irredimible de la melancolia; la condicion del poeta, del hombre de genio” (Rodriguez de la
Flor 104, cursiva suya). Cf. Bartra (151-196), Serés (2004).

31 starobinski, en Burton (1997, 22). En el capitulo IV de Libro de la melancolia, Velazquez “declara la
imaginacion qué fuerza tenga, qué cosa sea risa y de las causas della” (pp. 96-102). La risa democritea es
“al fin manifestacion ultima y sofisticada de la misma melancolia, a la cual descarga de pesadumbres,
aunque, ciertamente, no de razéon” (Rodriguez de la Flor 376, cursiva suya).

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 262-283



Guillermo Serés 275

vestimenta, la complexion y demas arreos de Vidriera coinciden lo suficiente con los de
Democrito:

Democrito estaba sentado en una piedra, al pie de un humilde y frondoso platano,
con una sucia tunica sobre los hombros, solo, descalzo, con la tez muy amarilla, el
cuerpo descarnado y las mejillas cubiertas de una barba demasiado larga (Examen,
209).

Comparese con Vidriera: “Le dieron una ropa parda y una camisa muy ancha, [...] y se
cifié con una cuerda de algodén. No quiso calzarse zapatos en ninguna manera. [...] Los
veranos dormia en el campo al cielo abierto” (p. 278).

La “amarga” risa democritea (y, consiguientemente, la satira de Vidriera) también
se explica “naturalmente,” cientificamente, pues, segin Huarte,

los hombres de grande entendimiento son muy risuefios por ser faltos de
imaginativa, como se lee de aquel gran Demdcrito, y de otros muchos que yo he
visto y notado. Luego por la risa conoceremos si es entendimiento o imaginativa
la que tienen los hombres (Examen, 369-370).

Pero un poco antes se ha referido a la actitud del filésofo en términos que, ademas,
recuerdan mucho el Elogio de la locura de Erasmo u otras obras similares:

En este argumento [constatar por las obras la enfermedad humana] se fundé aquel
gran filésofo Demdcrito abderita cuando le probdé a Hipdcrates que el hombre
dende que nace hasta que se muere no es otra cosa mas que una perpetua
enfermedad segun las obras racionales; y asi le dijo: “Totus homo ex nativitate
morbus est: dum educatur, inutilis est et alienum auxilium implorat; dum crescit,
protervus.” (Erasmo, Elogio de la locura, 174).

El texto pertenece a la carta duodécima “Hippocrates Philopaeneni gaudium”
)Aristoteles e Hipocrates, 72) y en ella alaba al abderita al mismo tiempo que rechaza la
acusacion de locura de sus contemporaneos.

Ni que decirse tiene que la semblanza de Vidriera, incluso con el detalle de que
“no bebia sino en fuente o en rio, y esto con las manos...,” (p. 117) es considerable.
Conforme ahonda en la enfermedad, se acerca, a sabiendas o no, al concepto central de
la Moria erasmiana:

De la cual sentencia [la humanidad enferma] se admird Hipocrates [...]. Y
tornandolo a visitar (gustando de su sabiduria) dice que le preguntd la razéon y
causa de su continua risa (viéndole reir y burlar de todos los hombres del mundo)
[...]. Y, asi, procedié muy a larga contando los varios apetitos de los hombres y las
locuras que hacen y dicen por razén de estar enfermos. Y concluyendo, le dijo que
este mundo no era mas que una casa de locos, cuya vida era una comedia graciosa
representada para hacer reir a los hombres; y que esta era la causa de que se reia
tanto. Lo cual oido por Hipdcrates, dijo publicamente a los abderitas: “Non insanit
Democritus, sed super omnia sapit et nos sapientiores efficit” (Examen, 175-176).

El saber superior de Demdcrito es analogo al de Vidriera, pero pasado por el tamiz

erasmista: la locura del personaje cervantino se encuadra en el segundo tipo citado por
Erasmo, aquella “que mana directamente de mi [o sea, de la Locura] y que es digna de

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 262-283



Guillermo Serés 276

ser deseada por todos. Se manifiesta por cierto alegre extravio de la razon, que libera al
alma de cuidados angustiosos y la perfuma con multiples voluptuosidades” (cap.
XXXVII), y ni que decirse tiene que Erasmo cita varias veces a Demdcrito como
representante de tal locura; por ejemplo, en los capitulos XXVII'y XLVIII.

De este modo, la imagen del mundo como gigantesca locura y enfermedad que
ofrece Demdcrito es perfectamente asimilable a la del Encomium Moriae de Erasmo,
que encierra un sutil razonamiento aplicable al texto cervantino: si el mundo entero esta
loco (del primer tipo de locura), el comportamiento demente (segundo tipo) se vuelve
normal, y el que se aparta de él estd dos veces loco,

y, sin embargo, vemos a tal especie de hombres predecir las cosas futuras, y saber
lenguas y letras que hasta entonces nunca habian aprendido, y presentar en si algo
que es absolutamente divino. No cabe dudar de que ello procede de que la mente,
al estar algo méas libre del contacto del cuerpo, empieza a poner por obra su
facultad natural (Elogio de la Locura, LXVI).

El caso del hombre de vidrio que nos ocupa es proverbial, pues su cuerpo ya no es de
tosca y telurica carne, sino del sutil y espiritual vidrio. Por lo mismo, la enajenacién de
Vidriera es tanto un panegirico de la sublime locura de Demadcrito —o Erasmo— cuanto
una incitacion amarga al pesimismo, propia de su antindmico Heraclito, que remedaba
parcialmente fray Luis con Marcelo.

Lope de Vega

La proyeccion de Huarte también alcanza al otro genio, Lope de Vega, que en La
prueba de los ingenios, precisamente, pone en boca de Paris la explicita referencia a los
Problemas aristotélicos:

FLORELA ¢Sabéis vos, Paris, cual sea
el mejor temperamento
para la gran excelencia

de ingenio?
PARIS Si.
FLORELA ¢Cual es
para que sus partes sepa? 2600
PARIS: El melancdlico.
FLORELA Niego.
PARIS Pruebo: sea la esperiencia

que Aristoteles confirma

lo primero, sesion treinta

de los Problemas, pues dice 2605
que fil6sofos, poetas

y artifices excelentes

como Lisandro de Grecia,

Socrates, Platon, Empédocles

fueron la misma tristeza; 2610
los viejos son mas prudentes,

en ellos vemos que reina

més melancdlico humor,

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 262-283



Guillermo Serés 277

luego es el de mas esencia.3?

Maéas abajo concede, escéptica, Florela, defensora del equilibrio entre sangre y
melancolia:

FLORELA Mayor y menor concedo,
Paris, y la consecuencia
niego, porque el ser prudentes
la experiencia se lo ensefia:
sequedad, melancolia 2625
acomparian la grandeza
del ingenio, aunque Galeno
estas partes diferencia:
melancolia con célera
y sangre pura gobierna 2630
los ingenios altamente,
y estas dos vemos que reinan
en millones de mujeres.

Lope coincide con Huarte: “si nos acordamos que la frialdad y humidad son las
calidades que echan a perder la parte racional, y sus contrarios, calor y sequedad, la
perfeccionan y aumentan, hallaremos que la mujer que mostrare mucho ingenio y
habilidad terna frialdad y humidad en el primer grado” (Examen, p. 614). Aquella
“humidad” se consume, “porque la tristeza y la afliccion gasta y consume no solamente
la humidad del cerebro, [...] que es lo que dijo Hipocrates: ‘gaudium relaxat cor’ [...]
con la cual calidad se hace el entendimiento mas agudo y perspicaz” (Examen, pp. 332-
333).

También tuvo en cuenta el otro tipo; por ejemplo, en La quinta de Florencia,
porque, como le sefiala Alejandro y vimos en Vidriera, los estudios son la causa de su
melancélica tristeza, porque, como sefiala Huarte siguiendo a Galeno, “contemplar y
meditar enfria y deseca el cuerpo y lo hace melancélico” (Examen, p. 262):

ALEJANDRO  ¢De qué nace la tristeza?
Tu amigo soy.
CESAR Gran sefior, 165
YO pienso que este rigor
es propia naturaleza.
Tres suertes hay deste mal:
ocio, tristeza y la mia,

que es una melancolia 170
y una enfermedad mortal.
[...]
La fiera melancolia
es estar triste sin causa, 180

digo, sin la que se causa
de sangre, como la mia.

Doy palabra a vuestra alteza,
gue no sé mas ocasion.

32 Compruebo que también lo cita Orobitg (2010, 21).

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 262-283



Guillermo Serés 278

ALEJANDRO Causa tus estudios son, 185
César, de tu gran tristeza.

Y como Vidriera (y Demdcrito), quiere alejarse de la corte para vivir, sea sincera o
teatralmente,33 como un eremita:

ALEJANDRO Yo pensé que te alegrara
la casa que fabricaste
junto a Florencia.

CESAR Y pensaste 195
bien. (jOh nunca yo la labrara!)

ALEJANDRO ¢ Qué dices?

CESAR Que si no fuera

por ella, me hubiera muerto:
tanto me alegra el desierto,
tanto la corte me altera. 200

En Los locos de Valencia, en cambio, el temperamento melancélico “por adustion” se
asocia al amor hereos, o erotes, que hemos visto arriba con Arnau de Vilanova:34

GERARDO También ha dado en tal melancolia
viéndose presa, que su vida temo.
VERINO Un poco la senti de calentura; 2110
viene también de humores melancélicos;
aqueste mal se llama catalepsis,
con el furor y frenesi participe,
aunque mas propiamente los antiguos
Ilamaron este mal de vuestra Fedra 2115
erotes, que es un género de tristes
que solo del amor estan enfermos;
el frenesi conturba los sentidos,
levanta en ellos furia y fiera célera
hacese cuando acaso el que le tiene 2120
percibe dentro en si vanas imagines.3>

Mas abajo se quiere echar manos de un remedio convencional:

VERINO Ese es discreto y Unico remedio

33 Arellano (31) analiza otras comedias para ilustrar los casos de melancolia y concluye que a veces “los
protagonistas no son melancélicos, sino actores que representan la comedia de la melancolia para
conseguir sus propdsitos o eludir explicaciones. Es preciso, por tanto, analizar con cuidado las
perspectivas de los agentes melancélicos o supuestamente melancélicos para percibir la seriedad o la
burla de dicha condicion”.

34 «Amor talis (videlicet qui dicitur hereos) est vehemens et assidua cogitatio supra rem desideratam cum
confidentia obtinendi delectabile apprehensum ex ea” (Vilanova 48).

35 “La intencion del espiritu del amante se vuelca completamente en el pensamiento constante del amado.
[...] El alma del amante es arrastrada a la imagen del amado, que esta grabada en su fantasia, y al amado
mismo. Y alli son atraidos también los espiritus, y volando a éste constantemente se disipan. Por esto,
necesita una provision muy constante de sangre pura para recrear los espiritus consumidos. [...] Ademas,
disuelta la sangre pura y clara, queda la sangre manchada, seca y negra. De aqui el cuerpo se seca y
empalidece, de aqui los amantes se vuelven melancolicos” (Vilanova 145).

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 262-283



Guillermo Serés 279

sin revolver Galenos ni Avicenas;

nunca encerreéis al loco melancdlico,

sino sacadle a ver gustos y fiestas

y dalde vino, i beberlo quiere, 2145
que desbarata mucho aquellas sombras,

los humos densos y vapores crasos,

que, en efeto, es humor arido y frio.36

Pero no siempre funciona: es necesario que el paciente quiera curar su afeccion
melancélica, porque en La vida de San Alejo, de Agustin Moreto, por ejemplo, el
protagonista empieza con otro caso de reflexion y “contraccion,” se ensimisma en sus
reflexiones, como el Marcelo de fray Luis:

ALEJO ¢Qué cantais? ¢Quién ha intentado 5
aumentar la pena mia?

Musicos Viendo tu melancolia,
mi sefior nos lo ha mandado.

ALEJO No cantéis, que en la afliccion
gue me da mi pensamiento, 10
su mejor divertimiento
es su propia ocupacion.3’

La ocupacion del pensamiento es “contemplar” y meditar, o sea, la ensimismada
reflexion (cogitatio) sobre si mismo. Concentra en él Moreto las caracteristicas teatrales
del melancdlico, que, por lo mismo, acaba convirtiéndose en figura teatral (como César
en La quinta de Florencia), cuando no en figuron.

Conclusion

Desde el extremo contemplativo (Marcelo) al enloquecido (Vidriera), los melancélicos
son personas excepcionales, como sefiala el Paris de Lope en La prueba de los ingenios,
especialmente si la melancolia es adusta y no se ajusta estrictamente al humor y
temperamento convencionales. El “limite” que no quiere sobrepasar Marcelo se
“desparrama” en el licenciado Vidriera, otro Democrito, pero pasado por el tamiz
erasmista. Los signa de aquel melancdlico luisiano son de la melancolia buena o
“inspirada” (reflexiva), aunque el “marco” es muy endeble, porque el liquido negro
rebosa y acaba desbordando, deja de funcionar la eucrasia (buena o equilibrada mezcla
de humores), porque no se “equilibra” con otra cualidad (colera caliente como la de don
Quijote, por ejemplo) y, al no combinarse, no funciona el filtro de la “imaginativa”
(segun Huarte) y el “intelecto” de Marcelo lo ensimisma. Si hubiese intervenido aquella,
la imaginacion, le hubiese “liberado” los accesos melancdlicos encauzados
“espiritualmente” por la sangre. Eventualmente, por otra parte, la “genialidad” no es
suficiente, como le ocurre a Vidriera, que, vuelto a su ser como licenciado Rueda, es
expulsado hacia las armas, él que fue el mejor letrado. La melancolia, ademas de

36 En El cuerdo loco, también de Lope, nos detalla Rosania que “ ... Antonio toma / cierta epitimia todas
las mafianas / contra el humor melancolico” (vv. 693-695).

37 No se olvide que “La musique joue un role essentiel, qui est a la fois ce qui cause et ce qui ralentit la
bile noir, ce qui lui donne un rythme supportable, un flux & la limite du déplaisir et du ravissement, qui est
un entretien et un antidote” (Clair 243). Esa ambigliedad se subraya en la variante del verso 6:
“ahuyentar” leen la mayoria de testimonios. No parece, por otra parte, que sea un melancoélico fingido, de
los que cita Arellano, dada su condicion de santo.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 262-283



Guillermo Serés 280

alejarlo socialmente, como a Demacrito, le ha aislado, o se ha automarginado, como el
meditabundo Alejo de Moreto, tan proximo al Job de fray Luis como alejado de su
sosias melancolico, Marcelo, porque el santo moretiano estd méas cerca del estereotipo
teatral que del sabio reflexivo. A todos los caracteriza su condicion de melancélicos,
pero estos, los teatrales, lo son solo de nombre.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 262-283



Guillermo Serés 281

Obras citadas

Aristoteles, EI hombre de genio y melancolia (problema XXX). Jackie Pigeaud, ed.
Barcelona: Acantilado, 2007.

Aristoteles e Hipocrates. De la melancolia. Conrado Tostado trad. México: Vuelta,
1994,

Atienza, Belén. El loco en el espejo. Locura y melancolia en la Espafia de Lope de
Vega. Amsterdam: Rodopi, 2009.

Babb, Lawrence. “Malinconia e scienza dal Medioevo al Rinascimento”. En Attilio
Brilli ed. La malinconia nel Medio Evo e nel Rinascimento. Urbino: QuattroVenti,
1982, 53-98.

Bartra, Roger. Cultura y melancolia. Las enfermedades del alma en la Espafia del Siglo
de Oro. Barcelona: Anagrama, 2001.

Benvenuto, Sergio. Accidia. La passione dell’indiferenza. Bolonia: 1l Mulino, 2008.

Bologna, Corrado. “La mano en la mejilla”. En Homenaje a Stefano Arata. Criticon,
87-89 (2003): 79-96.

Burton, Robert. Anatomia de la melancolia. Ana Sdez Hidalgo et al. eds. y trad.; Jean
Starobinski prologo. Madrid: Asociacion Espafiola de Neuropsiquiatria, 3 vols.
1997-2003.

Carrera, Elena. “Madness and Melancholy in Sixteenth- and Seventeenth-Century
Spain: New Evidence, New Approaches”. Bulletin of Spanish Studies 87, 8
(2010): 1-15

Cervantes, Miguel de. El licenciado Vidriera, en Novelas ejemplares. Jorge Garcia
Lépez ed. Barcelona: Critica, 2001, 265-301.

Clair, Jean, “Musique et mélancolie”. En Jean Clair. Mélancolie, génie et folie en

occident, en hommage a Raymond Klibansky, 1905-2005. Paris: Gallimard,
2005, 242-271.

Dandrey, Patrick ed. Anthologie de I'humeur noire: écrits sur la mélancolie
d'Hippocrate a I'Encyclopédie, Paris: Le Promeneur, 2001.

--- Les tréteaux de Saturne, Scénes de la mélancolie a I'époque baroque. Paris:
Klincksieck, 2003.

Demont, Paul. “La mélancolie dans 1’Antiquité: de la maladie au tempérament”. En
Meélancolie, génie et folie en occident [2005], 34-37.

Erasmo de Rotterdam. Elogio de la locura. Pedro Voltes ed. y trad. Madrid: Espasa-
Calpe, 1953.

Ferri Coll, José Maria. Los tumultos del alma. De la expresion melancélica en la poesia
espafiola del Siglo de Oro. Valencia: Diputacion Provincial, 2006.

Galeno. Sobre las facultades naturales. Las facultades del alma siguen los
temperamentos del cuerpo. Juana Zaragoza ed. Madrid: Gredos, 2003.

--- Sobre la localizacion de las enfermedades (De locis affectis). Luis Garcia Ballester
int., Salud Andrés trad. Madrid: Gredos, 1997.

Gambin, Felice. Azabache. El debate sobre la melancolia en la Espafia de los Siglos de
Oro. Madrid: Biblioteca Nueva, 2008.

--- ed. y trad., Alonso de Freylas. | malinconici e la divinazione. Florencia: SEID, 2012.

--- “Los espafioles tétricos y graves. Moradas de la melancolia en el Siglo de Oro”. En
Maria Bolafios ed. Tiempos de Melancolia: Creacion y Desengario en la Espafa
del Siglo de Oro. Madrid: La Caixa-Turner, 2015, 34-47.

--- “Un mar de tinta: el bufete de Cervantes y la mano en la mejilla de los escritores de
los Siglos de Oro”. Artifara 17 (2017): 201-229.

https://www.ojs.unito.it/index.php/artifara/article/view/2520/2332

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 262-283



Guillermo Serés 282

Garin, Eugenio. “Phantasia e imaginatio fra Marsilio Ficino ¢ Pietro Pomponazzi”. En
M. Fattori y M. Bianchi eds. Phantasia-Imaginatio. V° Colloquio Internazionale.
Roma: Edizioni dell’ Ateneo, 1988, 3-20.

Hersant, Yves ed. y trad., Hippocrate. Sur le rire et la folie. Paris : Rivages, 1989.

--- Mélancolies. De [’antiquité au XX® siecle. Paris : Robert Laffont, 2005.

--- “Mélancolie rouge”. En Mélancolie, génie et folie en occident [2005], 112-119.

Hipdcrates. Aforismos. En C. Garcia Gual, M? D. Lara Nava, J. A. Lopez Férez, B.
Cabellos eds. Tratados hipocraticos. I. Madrid: Gredos, 1983.

--- Epidemias. en A. Esteban, E. Garcia Novo y B. Cabellos eds. Tratados hipocraticos.
V. Madrid: Gredos, 1989.

Huarte de San Juan, Juan. Examen de ingenios para las ciencias. Guillermo Serés ed.
Madrid: Cétedra, 1989.

Jackson, Stanley W. Historia de la melancolia y la depresion desde los tiempos
hipocréticos a la época moderna. Madrid: Turner, 1986.

Lopez Pinciano, Alonso. Philosophia antigua poética. Alfonso Carballo Picazo ed.
Madrid: CSIC, 1953, 3 vols.

Luis de Ledn, Fray. De los nombres de Cristo. Javier San José ed. Barcelona: Galaxia
Gutenberg-CECE, 2008.

--- Exposicion del libro de Job. Javier San José ed. Salamanca: Universidad, 1992.

Melanchton, Felipe. Liber de anima. Wittenberg: Heredes Petri Seitz, 1554.

Mexia, Pedro. Silva de varia leccion. Isaias Lerner ed. Madrid: Castalia, 2003.

Moreto, Agustin. La vida de San Alejo. Guillermo Gémez Sanchez-Ferrer ed. Alicante:

Fundacion Proteo-Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, 2021.
file:///C:/Users/gseres/Downloads/la-vida-de-san-alejo-1071981.pdf

Muiller, Cristina. Ingenio y melancolia: una lectura de Huarte de San Juan. Madrid:
Biblioteca Nueva, 2002.

Murillo y Velarde, Toméas. Aprobacion de ingenios y curacion de hipocondricos.
Zaragoza: Diego de Ormer, 1672.

Orobitg, Christine. “Melancolia e inspiracion en la Espana del Siglo de Oro”. Bulletin of
Spanish Studies 87, 8 (2010): 17-32.

--- “El sistema de las emociones: la melancolia en el Siglo de Oro espafol”. En Maria
Tausiet Carlés, James S. Amelang coords. Accidentes del alma: las emociones en
la Edad Moderna. Madrid: Abada, 2009, 71-98.

Peset, José Luis. Las melancolias de Sancho. Humores y pasiones entre Huarte y Pinel.
Madrid: Asociacion Espafiola de Neuropsiquiatria, 2010.

Pigeaud, Jackie. La maladie de I'dme. Etude sur la relation de I’dme et du corps dans la
tradition médico-philosophique antique. Paris: Les Belles Lettres, 1998.

Radden, Jennifer. The Nature of Melancholy: from Aristotle to Kristeva. Nueva York-
Oxford: Oxford University Press, 2002.

--- Melancholic Habits: Burton’s “Anatomy” & the Mind Sciences. Nueva York-
Oxford: Oxford University Press, 2017.

Rinaldi, Rinaldo. “Melancholia christiana”. Studi sulle fonti di Leon Battista Alberti.
Florencia: Leo S. Olschki, 2002.

Rodriguez de la Flor, Fernando. Era melancélica. Figuras del imaginario barroco.
Palma: UIB-Joseé J. de Oléfieta, 2007.

Rojas, Fernando de (y “antiguo autor”).La Celestina. Francisco Lobera et al. eds.
Barcelona: Galaxia Gutenberg-RAE, 2011.

Rubio, Lisardo, “El temperamento ‘melancélico’ de fray Luis de Leon y sus actuaciones
practicas”. En Saturnino Alvarez Turienzo ed. Fray Luis de Ledn. El fraile, el
humanista, el telogo. La Ciudad de Dios 204 (1991): 947-965.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 262-283



Guillermo Serés 283

Sabuco de Nantes, Oliva. Nueva filosofia de la naturaleza del hombre. Madrid: Pedro
Madrigal, 1587.

Séez Hidalgo, Ana. “Una vision renacentista de la melancolia: Alfonso de Santa Cruz”.
Revista de la Asociacion Espafiola de Neuropsiquiatria 15 (1995): 87-93.

Santa Cruz, Alfonso. Dignotio et cura affectuum melancholicorum [antes de 1569].
Madrid: Tomas de Junta, 1622.

Serés, Guillermo. “Don Quijote, ingenioso”. En Aurora Egido coord. Los rostros de don
Quijote. Zaragoza: Ibercaja, 2004, 11-36.

Starobinski, Jean. L ‘encre de la mélancolie. Paris: Du Seuil, 2012.

Valles, Francisco. Controversiarum medicarum et philosophicarum. Alcal& de Henares,
Juan de Brocar, 1556.

Vega, Lope de, La prueba de los ingenios. Julidn Molina ed. En Marco Presotto coord.
Comedias de Lope de Vega. Parte IX. Lérida: Milenio-UAB, 2007, 3 vols., I, 389-
559.

--- La quinta de Florencia. Bienvenido Morros ed. En Silvia Iriso ed. Comedias de Lope
de Vega. Segunda parte. Lérida: Milenio-UAB, 1998, 3 tomos, IlI, 1561-1691.

--- El cuerdo loco. Antonio Sanchez Jiménez y Adrian J. Saez eds. En José Enrique
Lopez Martinez. Comedias. Parte XIV. Barcelona: Gredos, 2015, 2 vols., Il, 727-
9009.

--- Los locos de Valencia. Carlos Pefia ed. En Natalia Ferndndez Rodriguez coord.
Comedias. Parte XIIl. Barcelona: Gredos, 2014, 2 vols., 11, 167-328.

Velazquez, Andrés. Libro de la melancolia [1585]. Felice Gambin ed. Lucca: Mauro

Baroni, 2002.

Vilanova, Arnau de, De amore. Inés Creixell Vidal-Quadras ed. Barcelona: Quaderns
Crema, 1985.

Vives, Juan Luis. Obras completas. Lorenzo Riber ed. y trad. Madrid: Aguilar, 1948, 2
vols.

Wigger, Anne. Vom “matasanos” zum “medico perfecto”. Zum literarischen Bild des
Arztes im Spanien des 16. Jahrhunderts. Berlin: Walter Frey, 2001.

Yndurain, Domingo. “En torno al Examen de ingenios de Huarte de San Juan”. BRAE
79 (1999): 7-54.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 262-283



