
Guillermo Serés  262 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 262-283 

     

Las melancolías. Fray Luis de León, Cervantes y Lope, a la sombra de Huarte 

 

Guillermo Serés 

(Universidad Autónoma de Barcelona) 

 

 

Dos tipos de melancolía 

Huarte de San Juan, conocedor de las dos principales fuentes clásicas para el estudio y 

la caracterización de la melancolía, los Problemas del Pseudo Aristóteles y Galeno, 

afirma rotundamente:  

 

hay dos géneros de melancolía. Una natural, que es la hez de la sangre, cuyo 

temperamento es frialdad y sequedad con muy gruesa substancia: esta no vale 

nada para el ingenio, antes hace a los hombres necios, torpes, risueños, porque 

carecen de imaginativa. Y la que se llama atrabilis o cólera adusta,1 de la cual dijo 

Aristóteles que hace los hombres sapientísimos, cuyo temperamento es vario 

como el del vinagre: unas veces hace efectos de calor, fomentando la tierra, y 

otras, enfría (Examen, pp. 372-373).2 

 

Nótese que apostilla lo de la variedad del temperamento, porque es una característica no 

resuelta, porque desde la Antigüedad se distinguían dos grandes especies de 

melancólicos: los que lo son “por naturaleza” (de complexión o de temperamento) y los 

eventualmente afectados por la atrabilis o bilis negra, un humor cuya “fuerza es 

inconstante,” porque “es a un tiempo demasiado fría y demasiado caliente” (Problema 

XXX, 1, 955 a 30-32, p. 103); “una mezcla perfectamente inestable,” que puede pasar 

del frío al calor rápidamente, lo que provoca el cambio de carácter. Sin embargo, 

siempre 

 

es posible que exista una buena mezcla de la inconstancia, [...] y ya que es 

posible, por fuerza, que la diathesis [‘disposición’] demasiado caliente sea, al 

mismo tiempo, demasiado fría (o a la inversa, a causa del exceso que presenta), 

todos los melancólicos son seres excepcionales, y no por enfermedad, sino por 

naturaleza (Problemas, 955 a 38-40).  

 

Antes ha definido el poder de la mezcla (krasis) de bilis negra para conformar el 

carácter y ha precisado que “si el estado de la mezcla es del todo concentrado, son 

extremadamente melancólicos; pero si la concentración se halla un poco atenuada da 

lugar a los seres excepcionales. [...] La causa de un poder tal es la mezcla, la manera en 

que participa del frío y del calor” (954 b 25-35, p. 97). Téngase en cuenta que   

 

la bilis negra es fría por naturaleza; [...] si se encuentra en exceso en el cuerpo 

produce apoplejías, torpeza, athymías o miedos; pero, caso de estar demasiado 

 
 1 La melancolía adusta (bilis negra no natural) o cólera ardiente ya la describe Galeno: “el otro humor, el 

de la bilis negra, producido al recocerse la bilis amarilla, provoca los delirios violentos con o sin fiebre, 

por su abundancia en el cuerpo del encéfalo” (De locis affectis, III, 178, p. 250); más abajo señala que hay 

una bilis negra “producida por intenso calor local que hace hervir la bilis amarilla o la sangre más espesa 

y oscura.” 

 2 Así, la melancolía “pathologique peut avoir d’autres fondements que l’humeur noir stricto sensu: il 

arrive, notament, qu’elle ait le sang pour origine. Ou la bile jaune tout aussi bien” (Hersant 2005b, 114). 



Guillermo Serés  263 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 262-283 

caliente, origina los estados de euthymías acompañados de canciones, los accesos 

de locuras (954 a 22-25, p. 91),  

 

porque el individuo que goza de la eutimia se encuentra feliz, activo y despreocupado. 

Previamente, ha establecido una diferencia entre estado (hexis), permanente, y la 

provisional disposición (diathesis): aquel tiene una mayor duración y estabilidad; a esta 

la condicionan cualidades “que fácilmente pueden mudar y cambiar con rapidez, como 

el calor o el frío, la enfermedad y la salud” (Aristóteles, Categorías, 8; Metafísica, III, 

14). Un poco antes ha comparado la melancolía entendida como disposición con el 

efecto del vino en determinadas personas:    

 

El vino tomado en abundancia parece que predispone a los hombres a caer en un 

estado semejante al de aquellos que hemos definido como melancólicos, y su 

consumo crea una gran diversidad de caracteres. […] Pues el estado en que se 

halla aquel que ha bebido, en aquel momento, es el estado en que se halla otro por 

naturaleza. [...] El vino, pues, hace al individuo excepcional, pero no por mucho 

tiempo, tan solo por breves momentos, mientras que la naturaleza produce ese 

efecto continuamente, a lo largo de la vida de un hombre (953 a 32-33 y 953b 9-

10 y 187-20, pp. 81-85).3 

 

Porque el problema aristotélico “nos propone que [...] no se trata de la symmetria entre 

los humores que forman nuestro organismo, sino de la eucrasia [‘equilibrio de los 

humores’] de un humor por naturaleza inestable”, y como es inestable, “todo es posible, 

tanto la mayor cobardía como el mayor coraje, la locura como el talento y la eficacia. 

Todo depende del encuentro del kairos, de la circunstancia, así como del estado de la 

bilis negra en el individuo” (Aristóteles 24-25).  

Mucho más adelante, Burton lo sistematizará señalando que la melancolía “lo es 

en disposición o en hábito;” aquella es  

 

transitoria, va y viene en cada ocasión de tristeza, necesidad, enfermedad, 

problema, temor, aflicción, enojo, perturbación mental o cualquier tipo de 

cuidado. [...] Y de estas disposiciones melancólicas no está libre ningún hombre 

vivo, ni siquiera el estoico. [...] A veces ocurre que estas disposiciones se 

convierten en hábitos. [...] Así ocurre con nuestras provocaciones melancólicas, y 

a medida que el mismo humor aumenta o remite en los hombres, según su 

temperatura corporal o el alma racional es más capaz de resistir, así están más o 

menos afectados (Burton, I, 145-146). 

 

La diferencia entre disposición o estado no es solo de grado (o de mezcla), también 

conviene despejar, de acuerdo con Hipócrates (Epidemias, V),4 la ambigüedad de la 

 
 3 “El vino produce estos efectos porque contiene aire. La bilis negra produce los mismos efectos que el 

vino. Entonces el autor añade dos cualidades, el calor y el frío, necesarias para lo que viene a 

continuación, es decir, la demostración de que el melancólico es un ser inestable” (Pigeaud, en Aristóteles 

2007, 18).  

 4 En el capítulo 22 de este libro le atribuye a la bilis negra la perturbación mental, los delirios de la 

epilepsia; también en el 87, pero combinada con la embriaguez. “From the form here described, which 

essentially corresponds to the ‘melancholia with delusions’ […] Here also numerous, terrifying 

hallucinations, changing variously, and confused delusions are developed. The appearance of people is 

changed; faces are distorted; it is like a ‘wandering of souls’” (Radden 2002, 276). Cf. en general Pigeaud 

(1989, 70-138) y un resumen en Demont (2005). 



Guillermo Serés  264 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 262-283 

melancolía, como humor negro viscoso y enfermedad mental, positiva o negativa.5 Es 

necesario distinguir la melancolía “natural” de la “adusta,” accidental u originada por 

alguna de las causas conocidas: ensimismamiento reflexivo, amor, frustración, 

infatuación delirante...6 Así, a la diversidad de caracteres por naturaleza hay que sumar 

la de las mezclas de la bilis, cuya inconstancia la incrementan o decrementan las 

cualidades calor y frío (y seco y húmedo), la alimentación, la edad, las estaciones del 

año o el clima; de modo que la influencia de la bilis negra tiene, a su vez, un carácter 

accidental, no permanente. Ya se señalaba en el difundido problema: 

 

muchos, debido a que el calor se halla próximo del lugar del pensamiento [el 

corazón más que el cerebro], se ven afectados por las enfermedades de la locura o 

del entusiasmo. Cosa que explica la existencia de las Sibilas, [...] así como de 

todos aquellos que están inspirados, cuando no lo están por enfermedad sino por 

la mezcla que hay en su naturaleza. [...] Pero aquellos en que el calor excesivo se 

desarrolla hasta llegar a un estado medio son, sin duda melancólicos, pero más 

inteligentes y menos excéntricos, al tiempo que en muchos aspectos se muestran 

superiores a los demás, unos en lo que respecta a la cultura, otros en lo 

concerniente a las artes, y otros, en fin, en el gobierno de la ciudad (Problemas, 

954 a 32-954 b 1-2, p. 93).7 

 

Siendo tan dispar su origen, tan accidental su mezcla y tan diversas sus consecuencias, 

unos teóricos la defienden porque (como el vino citado en el Problema) potencia la 

“salida de sí,” el éxtasis, el entusiasmo, o algunas pasiones; otros la denigran, porque no 

propicia el conocimiento de sí, ni el autocontrol ni el entendimiento ni el sentido 

común.8  

El prestigio de aquella melancolía en el Renacimiento se debió en gran medida, 

como es bien sabido, a Marsilio Ficino, que la dignificó en De vita triplici (1489)9, 

señalando en aquel humor la convergencia de “las cuatro corrientes de pensamiento más 

importantes: [...] la hipocrática teoría de los humores, la platónica del furor, la 

astrológica que sitúa al melancólico bajo el signo de Saturno, y la aristotélica que iguala 

genialidad y melancolía” (Ferri 55).10 Una equiparación que se lee en el citado 

 
 5 “Une ambiguïté intervient ici. Le mot ‘mélancolie’ designe une humeur naturelle, qui peut ne pas être 

pathogène. Et le même mot désigne la maladie mentale produite par l’excès ou la dénaturation de cette 

humeur, losque’elle intéresse principalement l’’intelligence’. Toutefois ce désordre ne va pas sans 

quelque privilège: il confère la superiorité d’esprit, il accompagne les vocations héroïques, le génie 

poétique ou philosophique. Cette affirmation, que l’on trouve dans les Problemata aristotéliciens, 

exercera une influence considerable sur la culture de l’Occident” (Starobinski 2012, 24).  
 6 Radden (2002, 256-276) trae, documenta y analiza los diversos tipos de melancolía, que agrupa en las 

categorías simples: attonita, delirante, fantástica, gravis, involutiva y paranoide. 

 7 “La multiplicité de ses registres, de ses apparentes incohérences, tant est prodigieuse la variété des 

manifestations mélancoliques; agressivité et repli sur soi, accablement et enthousiasme, culpabilité et 

désirs fous, lamento et dérision, idées fixes et folles chimères. [...] Religieuse ou érotique, douce ou 

amère, féconde ou stérile” (Hersant 2005a, XII). 

 8 Orobitg (2009, 95) trae la opinión de un amplio sector de teóricos españoles cuyos “textos evocan la 

melancolía como una fuerza oscura y maligna, que invade al individuo y lo domina, desposeyéndolo de sí 

mismo. [...] En todos los casos, aparece como un mal que obceca, aliena al individuo”. 

 9 También se puede rastrear en Alberti, claro predecesor de Ficino, aunque “la grande differenza [...] è 

proprio la luce oscura che Leon Battista continua a gettare [...] sulla melancolia seguendo in questo la 

tradizione antica; [...] una sorta di antidoto preliminare di fronte allo sforzo totalizzante e tutto ottimistico 

di Marsilio: contro quella versione positiva e trionfale del temperamento saturnino” (Rinaldi 2002, 49). 

 10 Otros muchos, en cambio, la conceptúan demoníaca: “la mélancolie selon Cranach vient moins de 

Saturne que de Satan; loin d’offrir aux yeux du peintre, comme à ceux de Marsile Ficin, la promesse 



Guillermo Serés  265 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 262-283 

Problema XXX, 1, que es una suerte de “ensoñación a propósito de la creación, o más 

bien, como se diría ahora, de la creatividad, la capacidad de crear. [...] El problema nos 

dice que ‘el bien dotado’ y el loco revelan ser de un mismo talante natural, el 

melancólico; [...] ya no existe una oposición radical; la diferencia es de grado.”11 Otros 

muchos humanistas, como Melanchton, asumen el dictamen aristotélico: “Interrogat 

autem, qui fiat, ut multi ingeniossisimi homines, qui vel in artibus vel in studio 

sapientiae vel in gubernatione excellunt, melancholici sint? (Liber de anima, 8r);” antes 

ha señalado que Heráclito, Teofrasto, Empédocles, Sófocles o Arquímedes fueran de 

complexión melancólica.12 

En aquel problema aristotélico se especifica que el poeta, por sus “particulares” 

naturaleza y temperamento (esto es, por su constitución humoral, por el predominio de 

una facultad sobre otra, por su proporción de cualidades elementales, etc.) es capaz de 

salir fuera de sí, de profetizar, de ser, en definitiva, un vate: 

 

Maraco el Siracusano resultaba aun mejor poeta cuando sufría uno de sus accesos 

de locura. Pero aquellos en los que el calor excesivo se desarrolla hasta llegar a un 

estado medio son, sin duda, melancólicos pero más inteligentes, y menos 

excéntricos, al tiempo que en muchos aspectos se muestran superiores a los demás 

(Problemas, 954a 36-40-954b 1-3, p. 93). 

 

Como la tesis de este problema asocia la doctrina del genio al humor melancólico a la 

bilis negra y a las cualidades elementales cálido (y seco), hay que añadir el humor que 

más les conviene, la cólera, pues per se ya es cálido y seco; o sea, es el humor más 

apropiado para la imaginación y, en consecuencia, para la poesía. Obviamente, los 

preceptistas contemporáneos y posteriores echaron mano de estas cuestiones. Pinciano, 

por ejemplo, intentó explicar fisiológicamente el furor platónico: “El instrumento desta 

facultad [la poesía] pide calor con sequedad, compañeros del furor, a cuya causa es un 

sentido muy conveniente para la poética” (López Pinciano, I, 49).  

 

Huarte de San Juan 

El Pinciano seguía a Huarte de San Juan: “Cuando el cerebro se pone caliente en el 

primer grado se hace el hombre elocuente y se le ofrecen muchas cosas que decir” 

(Examen, p. 306, nota 38). Resulta obvio, pues, que esta destemplanza (predominio de 

unas cualidades elementales y de un humor sobre otros) a favor de lo “cálido” y lo 

“seco” es la más apropiada para la imaginación y, en consecuencia, para la poesía. 

 
intellectuelle d’un accomplissment créateur, elle est dénoncée comme le pire menace qui pèse sur le salut 

des hommes” (Hersant 2005b, 117); “todas las imágenes de Ripa tienen en común la incomunicación de 

sus figuras. [...] En esa tradición, la melancolía se concibe como una enfermedad que separa al ser 

humano no solamente de los otros sino también de sí mismo y de Dios. Es una oscuridad que se cierne 

sobre la mente y la oscurece hasta llevarla a la locura. En algunos casos la melancolía se asocia al pecado, 

al vicio, al demonio. Al desorden de la melancolía se opone el orden de la virtud y la templanza, por las 

cuales el ser humano se hace dueño de sí mismo” (Atienza 127). Bartra (49-63) contrasta el escepticismo 

de Velázquez con la credulidad de Huarte o la opinión de Bodin, Laguna, Freylas o Pedro Ciruelo; con 

todo, recuerda que “la idea de que los demonios se aprovechan de los humores, y especialmente de la 

atrabilis, para provocar males y visiones en las personas” (p. 53); cita nada menos que a Francisco Valles. 
 11 Pigeaud en Aristóteles (2007, 47-49).  

 12 “Il rinascimento sostenne simultaneamente le due concezioni della malinconia. Secondo la tradizione 

galenica, la malinconia è una condizione della mente fra le più infelici et infamanti; secondo quella 

aristotélica, è una condizione mentale invidiabilissima e degna di lode. [...] Non ci sarebbe stata similie 

dualità, se non ci fosse stato il problema aristotelico, poiché questo fu la fonte dell’idea che il melanconici 

sono persone straordinariamente dotate”, porque el Estagirita “dette alla malinconia un fascino filosofico 

e artístico” (Babb 89-90). 



Guillermo Serés  266 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 262-283 

Destemplanza que comporta los que la padezcan se vuelvan melancólicos (“cólera 

adusta”), si es que ya no lo eran a priori (melancolía natural) y, por serlo, estén 

especialmente dotados para el ejercicio poético.  

La cólera o bilis amarilla puede convertirse en bilis negra, melancolía o cólera 

adusta; la melancolía natural, sin embargo, es seca y fría; propia, por tanto, del 

entendimiento.13  En Huarte, el predominio de la melancolía (partícipe en grado máximo 

de las cualidades seco y frío) se ajusta al problema aristotélico, porque los melancólicos 

adustos “tienen el cerebro como cal viva, la cual, tomada en la mano, está fría y seca al 

toque, pero si la rocían con algún licor, no se puede sufrir el calor que levanta” 

(Examen, p. 570). Se parece al agua, al hierro, a la piedra, que, si se calienta, puede 

llegar a la incandescencia, como la llama (Aristóteles, 91). Esta ambivalencia explica 

que la sabiduría requiere sequedad y calor, pero también frío, “porque de la frialdad 

nace la mayor diferencia de ingenio que hay en el hombre, que es el entendimiento” 

(Examen, p. 328). 

A pesar de que “la melancolía es uno de los más gruesos y terrestres humores de 

nuestro cuerpo, dice Aristóteles que de ningún otro se aprovecha tanto el entendimiento 

como de él” (Examen, p. 353). Porque “frente a la natural ⎯caracterizada por un color 

mortecino y oscuro⎯ que hace a los hombres necios y bobos por carecer de 

imaginación, la atrabilis tiene otra característica de gran ayuda para el entendimiento: 

brilla” (Gambin 2008, 169-170). Gambin trae a continuación aquella cita de Huarte: 

“Brilla como azabache, con el cual resplandor da luz allá dentro en el cerebro para que 

se vean bien las figuras. Y esto es lo que sintió Heráclito cuando dijo: ‘splendor siccus 

animus sapientissimus’” (Examen, pp. 372-373).14 La referencia ya la traía Galeno (2003, 

181): “¿no admitiremos, como Heráclito y sus discípulos, que la sequedad es causa de 

inteligencia? [...] Estos razonamientos demuestran [...] que las acciones y pasiones del alma 

siguen los temperamentos del cuerpo.” Recuérdese que la teoría de los humores,15 

combinados con las cualidades elementales y los condicionantes externos, es la base de 

todo el planteamiento de la psicología temperamental de Huarte: 

 

Es este mecanicismo y la aplicación radical y absoluta de su método lo que le 

granjeará la simpatía y la admiración de otros pensadores; me refiero a la 

capacidad para aplicar unos principios racionales a todo, a lo divino y a lo 

humano, literalmente. Su teoría de los humores le sirve para explicar 

 
 13 “The prominence accorded to the imagination is particularly notable. […] And emphasis on the 

normal imagination was matched, if not exceeded, by a great fascination with the diseased imagination. 

Once known as ‘queen of the mental powers’, and long thought at the root of the disordered mind, the 

imagination’s importance eventually declined. […] This prominence derived in part from the occultism 

and astrological ideas of the sixteenth century. In the writings of Paracelsus and Ficino and their 

followers, the customary view of imagination as a bridge between material things and the immaterial soul 

permitted the immaterial soul to affect the material world through occult means” (Radden 2017, 54). 

Orobitg (2009, 92), sin embargo, recalca que seis médicos “rechazan las teorías de Huarte y niegan a los 

melancólicos todo don profético o de lenguas debido a causas naturales como la bilis negra”; aquellas 

dotes “solo se explican por la acción del demonio” (véase, arriba, nota 10). 

 14 Recuerda Gambin (2008, 170) que “la referencia al azabache enlaza con la creencia en el poder de las 

piedras. Gracias al negro resplandor del azabache el alma racional puede ver las figuras y las especies 

inteligibles”; sin aquel negro brillo, “el alma no puede ver nada, está ciega. 

 15 Su fisio-psicología se centrará en la explicación de la función de los humores y su mezcla (krâsis, 

esencial para la salud y de la que dependía el temperamento de la persona), la circulación interna del aire 

vital (pneûma) y de la sangre y el agua, junto con el resto de humores: flema (phlégma), bilis amarilla 

(xanthê kholê) y bilis negra (mélaina kholê), según la clasificación hipocrática. 



Guillermo Serés  267 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 262-283 

materialmente no solo los casos de los endemoniados, sino el éxtasis místico y 

hasta el pecado de Adán en el Paraíso terrenal (Ynduráin 38).16 

 

Especialmente apreciada por el médico navarro es la cualidad elemental seco, de la que 

“el entendimiento se aprovecha” (Examen, p. 331), muchas veces originada por la 

melancolía, y la tristeza, que desecan el cerebro: “la tristeza y aflicción gasta y consume 

las carnes, y por esta razón adquiere el hombre mayor entendimiento” (Examen, p. 333). 

El paradigma del genio, o del buen gobernante, sería, pues, el melancólico de 

temperamento cálido y seco (derivado de la bilis negra originada en la adustión de los 

humores), que posee buen entendimiento y fértil imaginación: “los melancólicos por 

adustión juntan grande entendimiento con mucha imaginativa” (Examen, p. 458); son 

“los más ingeniosos y hábiles para el ministerio de la predicación para cuantas cosas de 

prudencia hay en el mundo, porque tienen entendimiento para alcanzar la verdad y 

grande imaginativa para saberla persuadir” (pp. 460-462). Las opiniones de unos y otros 

médicos y filósofos son muy variadas y  

 

aunque la noción de melancolía caliente sea objeto de interpretaciones diferentes e 

incluso divergentes, los tratadistas coinciden en la elaboración de una antítesis 

estructurante, que opone dos tipos de melancolía y de temperamento melancólico: 

por una parte, un melancólico frío, embrutecido, estúpido y, por otra, un 

melancólico ingenioso e inspirado, caliente o templado.17  

 

El primer libro europeo monográfico, el Libro de la melancolía (1585), del médico 

Andrés Velázquez, contempla todos los significados del término; sin embargo, a 

diferencia de Huarte, y ateniéndose a la negativa consideración galénica, descree de sus 

efectos beneficiosos: 
 

Melancolía en su primero significado quiere decir y significa uno de los cuatro 

humores que naturalmente se engendran en el hígado para nuestra nutrición, [...] 

en otro significado significa y suena lo mismo que los médicos llaman atra bilis. 

[…]  Se ha de tener por mucho más perniciosa y de peor naturaleza y condición 

aquella cólera negra que se engendra por ustión de la cólera flava que no la que se 

engendra de la melancolía natural. […] Esta atra bilis difiere de la natural 

melancolía en el sabor muy acedo y acerbo, de donde por ustión viene a ser tan 

acre, que es corrosiva. […] Tiene también otro significado este nombre […] la 

enfermedad que los médicos llaman melancholia morbus (fols. 48v-49r).  

 

 
 16 La relevancia de la figura y función del médico la analiza e ilustra excelentemente Peset (2010, 53), 

porque “en el Siglo de Oro se entabló un rico diálogo entre medicina, arte y poder. [...] Los estudiosos de 

la mente humana y su patología tuvieron mucho que decir.” Además de los que cita Peset, traen otros 

tantos Ferri Coll (50-52), Gambin (2008, 107-128; 2012, 23-26 y 33-42; 2015, 39-44), Atienza (106-111), 

u Orobitg (2009, 91-93; 2010, 17); complétese con Wigger, Müller (53-76) y Dandrey (2002, 16-17). 
 17 Orobitg (2010, 24). Sigue afirmando que “para Luis Vives, la fuente del ingenio es una melancolía 

natural, templada o moderadamente caliente [Tratado del alma, II, 1202]. En cambio, para Huarte, la bilis 

negra natural, fría y seca, terrestre y gruesa, es fuente de estupidez y solo la atrabilis o melancolía adusta 

puede explicar las maravillosas capacidades intelectuales de los melancólicos”; s“esistono infatti 

malinconici di natura fredda e secca, codardi, timidi, amanti della solitudine. [...] Ve ne sono altri che 

presentano un colorito olivastro, i capelli neri, le vene larghe e le carni piene di peli. Costoro sono 

prudente, sagaci, di grande ingegno, eccellenti nelle arti ed ammirevoli nell’amministrare la giustizia. E lo 

sono perché l’umore malinconico è opportunamente temperato dalla collera” (Gambin 2012, 15). 



Guillermo Serés  268 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 262-283 

El segundo es un “humor atrabilioso es muy tenebroso y negro, [...] escurece el 

resplandor natural del espíritu” (fol. 66r). Nótese que aquel huartiano brillo del 

azabache aquí se presenta ofuscado, anulado, precisamente, por el humor que lo genera.  

La contradicción planea por toda la literatura teórica atingente, dividiendo a la 

clase médica en dos grandes bandos, a favor y en contra. Porque, razona Velázquez, a 

diferencia de Huarte, la melancolía, cuando llega a un extremo patológico, deriva en 

manía, furor o insania, que vuelve a los hombres desenfrenados, a manera de fieras, 

porque, como señala Vives, “el efecto de este negro humor es entenebrecer el espíritu, 

de donde provienen estas incomodidades: el alma se queda sin su ágil lozanía y por esa 

misma causa la ofuscación del entendimiento asoma al rostro” (Del alma, 1303).  Lo 

que no se contradice con que los grandes intelectuales fueron y son melancólicos, pues 

“la constitución corporal, en los varones de gran ingenio, les inclina a la bilis negra” (p. 

1281). Semejante opinión es la de Alfonso de Santa Cruz, que escribió, en los mismos 

años que Huarte su Examen, la Dignotio et cura affectuum melancholicorum, para 

 

guardar de un poderoso y pestilencial enemigo que les suele combatir [a los 

hombres], y quitar a veces las fuerzas, de tal manera que en todas sus acciones no 

parecen hombres, sino unos insensatos brutos y otros furiosos. Este es el humor 

melancólico, el cual (no atajando sus pecados y furiosos movimientos en los 

principios) es cosa de gran lástima ver cuáles quedan y cuán sin remedio (cito por 

Sáez 88). 

 

Francisco Valles, el Divino, es terminante  a este respecto: “Melancholia morbus non fit 

sine melancholico succo, genito aut in ipso cerebro, si est affectus proprius; aut alibi si 

est per consensum” (Controversiarum, p. 349). Vale decir: se genere en el cerebro o en el 

resto del cuerpo, la melancolía es un humor, un fluido, un jugo. 

 

Fray Luis de León 

Fray Luis de León conocía perfectamente los dos grandes tipos de melancolía. La 

atrabilis o “colera adusta” la apunta en la Introducción a los Nombres de Cristo, 

enmarcada en el diálogo del jovial y sanguíneo Sabino, y el melancólico Marcelo: 

 

⎯Algunos hay a quien la vista del campo los enmudece, y debe ser condición de 

espíritus de entendimiento profundo; mas yo, como los pájaros, en viendo lo 

verde, deseo cantar o hablar. 

⎯Bien entiendo por qué lo decís ⎯respondió al punto Marcelo⎯, y no es alteza 

de entendimiento, como dais a entender por lisonjearme o por consolarme, sino 

cualidad de edad y humores diferentes que nos predominan y despiertan con esta 

vista, en vos de sangre y en mí de melancolía (De los nombres de Cristo, 14-15). 

 

En el sistema con el que está familiarizado fray Luis, el mismo que el de Huarte, la 

sangre y la melancolía son conceptuados como dos humores radicalmente opuestos, 

porque aquella es caliente y húmeda, clara y fluida; esta, en cambio, es fría y seca, 

opaca y densa.18 Análogamente, aquella es sinónimo de luz y vida; esta de oscuridad y 

muerte, como recuerda Mexía en la Silva de varia lección, la celebérrima enciclopedia 

que estuvo “destinata a circulare dappertutto in Europa” (Garin 16-17): 

 
 18 La contradicción parece resolverse más tarde, cuando “il temperamento malinconico non è portato 

solo alla filosofía, alla poesia e alla matematica, [...] perchè la bile nera non è solo opaca, arida, viscida e 

densa: stranamente, ha anche la natura del soffio” (Benvenuto 33). Una buena antología en Dandrey 

(2001); para la caracterización humoral, Jackson (18-25). 



Guillermo Serés  269 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 262-283 

 

La sanguina es la [complexión] que puede dar más larga vida al hombre, porque 

la sangre es húmida y caliente. [...] Y también la melancolía [como las 

complexiones colérica y flemática], que corresponde a la tierra, como consta de 

frialdad y sequedad, acortan la vida estas calidades por ser contrarias al calor y 

humidad natural (Mexía Silva de varia lección, 811-812). 

 

Con todo, hay complexiones compuestas muy apreciables; por ejemplo, “la 

sanguina, mezclada con la melancólica, es buena también señoreando la sanguina en 

punto y temple conveniente, porque el calor y humidad se pondrían en su medida y 

compás con el frío y la sequedad de la melancolía” (p. 812). O sea, si funciona la 

eucrasia (‘buena mezcla’). Distingue Mexía, como fray Luis, las complexiones por su 

distinta condición humoral y porque en una, la sanguínea, además, predomina la visio y, 

en general, la percepción sensorial; en la otra, la meditación o cogitatio: 

 

C’est en effet chez les sages, les philosophes, les contemplateurs solitaires des 

abîmes dans leurs meditations, qu’elle [la melancolía] inscrivait, de préference, 

son recroquevillement emblématique, le dos voûté, la tête courbée, le menton 

appuyé sur le poing serré et les yeux fichés sur le sol ou dans le vide.19 

 

Una cogitatio casi siempre immoderata, como, en análogos términos amorosos, decía 

Arnau de Vilanova en su De amore.20 

Huarte iba un punto más allá al indicar que por el hábito mismo de meditar (o sea, 

imaginar y contemplar) el hombre es capaz incluso de modificar su temperamento o de 

“adquirir” uno más idóneo. Lo ratifica Tomás Murillo y Velarde:  
 

Los hombres templadamente sanguinos por lo general se aventajan en ingenio, y 

por eso pienso que los doctores han juzgado en favor de los melancólicos, porque 

ellos mismos, al escribir esto, parece habían contraído melancolía, no por nativa 

constitución, sino por extraña atiticia [sic; error por tristitia, ¿o por accidia?], 

causada del continuo trabajo de los estudios y ya casi convertida en otra 

naturaleza y costumbre.21  

 

En ello radica una gran parte de su dignidad, en tanto que supone el predominio del 

principatus, o sea, de las facultades interiores vehiculadas “espiritualmente” al cerebro: 

 

Y es de notar que en la meditación y contemplación de las cosas adquiere el 

hombre nuevo temperamento [Timeo, 47 b-c] sobre el que tienen los miembros de 

su cuerpo. Porque […] de tres potencias que tiene el hombre, memoria, 

entendimiento e imaginativa, sola la imaginativa (dice Aristóteles) es libre para 

imaginar lo que quisiere [De anima, III, 427 b 17-18]. Y de las obras desta 

potencia (dicen Hipócrates y Galeno [De placitis Hippocratis et Platonis, VII]) 

 
 19 Dandrey (2001, 8) Para las “posturas” melancólicas, Bologna y Gambin (2017). 
 20 “Amor est passio quaedam innata ex visione et immoderata cogitatione formae alterius sexus, ob quam 

aliquis super omnia cupit alterius potiri amplexibus et omnia de utriusque voluntate in ipsius amplexu 

amoris praecepta compleri” (Vilanova 54-55). Para lograr que sea immoderata, el corazón tiene que 

impulsar constantemente espíritus vitales, cuyo calor (unido al del impulso) calienta y reseca la cavidad 

cerebral, lo que produce la melancolía, que no es más que bilis negra, o sea, la bilis amarilla que circula 

calcinada por el organismo.  

 21 Aprobación de ingenios, fols. 9v-10r; cf. Orobitg (2009, 97).   



Guillermo Serés  270 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 262-283 

andan siempre asidos los espíritus vitales y sangre arterial, y los echa a la parte 

que quiere; y donde acude este calor natural queda la parte más poderosa para 

hacer su obra, y las demás con menos fuerzas. [...] Y si alguno se pone a 

considerar y meditar en la injuria que otro le ha hecho, luego sube el calor natural 

y toda la sangre al corazón y fortifica la facultad irascible y debilita la racional; y 

si pasa la consideración a que Dios manda perdonar las injurias y hacer bien a 

nuestros enemigos, y al premio que da por ello, vase todo el calor natural y sangre 

a la cabeza y fortifica la facultad racional y debilita la irascible. [...] De aquí se 

entiende claramente con cuánta razón encomiendan los filósofos morales la 

meditación y consideración de las cosas divinas, pues con sola ella adquirimos el 

temperamento que el ánima racional ha menester y debilitamos la porción inferior 

(Examen, 272-274). 

 

Meditación y calor con que “calibrar”, o equilibrar favorablemente, la fría e inestable 

melancolía, como señalaba Mexía y recuerda Huarte: 

 

El calor era el instrumento con que obraba la imaginativa, porque esta calidad 

levanta [‘impulsa’] las figuras [speciei, ‘imágenes’] las hace bullir, por donde se 

descubre todo lo que hay que ver en ellas. Y si no, hay más que considerar: tiene 

fuerza la imaginativa, no solamente de componer una figura posible con otra, pero 

aun las que son imposibles según orden de Naturaleza las junta y de ellas vienen a 

hacer montes de oro y bueyes volando (Examen, p. 439). 

 

Insistía por ello Huarte en que lo que importa es la contemplación, es decir, el paso de 

las imágenes y, consecuentemente, de los espíritus, por el “filtro” conceptual del 

entendimiento. Y si defendía a los “ingenios inventivos” o caprichosos, como 

avanzadilla de las ciencias, siempre acaba apostando por la reflexión intelectual y el 

bien público. 

Esta melancolía “digna” o fomentadora de la inspiración, de la contemplación 

inteligente y la reflexión, la diferencia el propio fray Luis de la insana, refiriéndola a 

Job: 

 

El tiempo cuando le fue revelado fue de noche, y en lo más hondo y escuro della, 

cuando las tinieblas espesas y la soledad que nace del silencio todo causan horror 

en el ánimo, y cuando todo lo que se ve, o se imagina ver, como no se devisa, 

hace asombramiento que espeluza el cabello, y cuando el humor melancólico que, 

escalentado con el sueño y acrecentado con el alejamiento del sol, se mueve en el 

cuerpo, y con los humos que envía, apretando el corazón y ennegreciendo la 

imaginación y sentido, cría sueños pesados y horribles.22 

 

Recuerda un pasaje de Galeno “Sic sane et melancholicis ob siccitatem prorsum 

conspicua videntur in somnis phantasmata […] phantasmatibus propter obscuritatem 

parvitatemque ita effluentibus, ut ne reliquas quidens et vestigia in memoria 

 
 22 Exposición del libro de Job, I, 233. Como señala Carrera (2), “in sixteenth and seventeenth-century 

Spain, melancholia was associated not only with states of heightened conscience, but also with excess, 

scorching or putrefaction of bodily fluids, darkness, corruption of mental faculties and helplessness”. 

Rubio trae documentos que demuestran e ilustran los ataques de melancolía del agustino, entre los que se 

cuentan, por boca del mismo fray Luis: “recelar hasta de los amigos; [...] inclinación a echarlo todo a la 

peor parte, y, cuando la melancolía llega a no dejar funcionar la razón, el desbarajuste” (p. 951). 



Guillermo Serés  271 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 262-283 

relinquant.”23 Son las fantasías (las “fantasmas” decían entonces), las turbaciones, que 

amedrentan a Job y llegan a desesperarle: 

 

Más dice [Job]: turbaciones de Dios se pusieron en orden contra mí. [...] Y por las 

turbaciones y espantos [...] significa las melancolías que le turbaban y asombraban 

el corazón. Porque su enfermedad, por ser de apostemas y llagas, era, a lo que se 

entiende, de humor melancólico. [...] Porque a la verdad, en las enfermedades que 

son deste humor, son increíbles las tristezas y los recelos y las imágines de temor 

que se ofrecen a los ojos del que padece.24 Que sabido es lo que el padre de los 

médicos dice: que la melancolía, a los que fatiga los hace tristes y muy temerosos 

y de ánimo vil (Exposición del libro de Job, I, pp. 264-265). 

 

El “padre de los médicos” señala: “si el miedo [phobos] o la tristeza [dysthymia] 

duran mucho tiempo, tal estado es propio de la melancolía [literalmente ‘bilis negra’]” 

(Hipócrates, Aforismos, VI, 23, p. 284). Es el principio que vincula patológicamente un 

estado del alma, la postración triste o temerosa, y una realidad fisiológica: el exceso de 

bilis negra: 

 

Le tour de génie de cette formule: [...] d’une impression psycologique à un 

desordre pathologique dont elle est l’expression, d’un malaise de l’âme à une 

maladie du corps dont ce malaise es le symptôme. [...] Dans la mélancolie 

s’immisce toute l’ambiguïté de la métaphore: le corps s’y fait-il simple image de 

l’âme en peine, ou si la malaise de l’âme reflète (voir suscite) par transfert et 

implication un dérèglement réel de l’organisme? La grande histoire médicale de la 

mélancolie a pris naissance au coeur de cette ambiguïté, ouvrant un champ 

conjoint de la médecine et de la morale le domaine incertain des maladies de 

l’âme.25  

 

Otra versión señala que, cuando la bilis negra se enfría, genera comportamientos 

relacionados con el miedo, la tristeza y la misantropía, como pueden ser aquella 

dysthymia o la athymia (falta de ganas de vivir). Velázquez incluso señala que la tristeza 

melancólica “es provocada por el color negro de un humor que oscurece y sume en 

tinieblas al espíritu” (Bartra 29). La “negra” melancolía, provoca el miedo y la 

consiguiente resignación, porque el miedo  

 

hace gran daño a los mortales, aunque no los mate sino a la larga. Pone tristezas 

en el celebro y corazón, hace enojarse mucho, de lo cual vienen daños; pone mala 

condición, trae falsas imaginaciones y sospechas, pone miedos y congojas falsas y 

malos ensueños; pone cuidados que dan fatiga sin ser menester […] y esta 

melancolía acarrea desesperación. Tiene remedios, que son: el primero, como está 

dicho, conocerle la condición y naturaleza, para no darle crédito. el segundo es 

alegría, buen olor, música, el campo, el sonido de árboles y agua, buena 

conversación, tomar placeres y contentos por todas vías (Sabuco Nueva filosofía, 

fol. 22). 

 

 
 23 In Hippocratis praedictionum librum I Commentarius, I, V. 

 24 “No es la voluntad guiada por la razón la que inspira a Job impulsos suicidas: es su dolencia, es la 

calidad del humor” (Bartra 82). 

 25 Dandrey (2002, 8); más abajo (pp. 88-128) lo compara con Galeno y Aristóteles, y lo ilustra con el 

consabido Demócrito. Lo analiza Burton (Anatomía, I, 2, iii, 4, pp. 260-261: “El temor como causa”). 



Guillermo Serés  272 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 262-283 

La melancolía de Marcelo (aquel interlocutor de los Nombres de fray Luis), aun 

siendo hombre de letras,26 potencia, en cambio, la conversación, porque aquel tipo de 

melancólicos son “de muy buena conversación y afables” (Huarte, Examen, 461), 

además de incrementarles la imaginación, como explica con pormenor Burton: 

 

En las pasiones y emociones es donde la imaginación muestra efectos extraños y 

evidentes: ¿qué no concebirá un hombre temeroso en la oscuridad, qué extrañas 

formas de cocos, demonios, brujas, duendes? [...] Algunos se ríen, lloran, 

suspiran, gimen, se ruborizan, tiemblan, sudan, por las cosas que se les sugiere por 

medio de la imaginación.27 

 

No de otro modo hay que entender las afirmaciones de López Pinciano cuando, 

siguiendo a Huarte, se refiere a la imaginación: “no atiende la imaginación a las 

especies verdaderas, mas finge otras nuevas, y acerca de ellas obra de mil maneras: unas 

veces, las finge simples; otras, las compone, [...] porque abraza las especies pasadas, 

presentes y futuras” (op. cit., I, pp. 47-49). 

Una melancolía prolongada, con todo, no tiene por qué desembocar en manía, 

pero puede suceder. Robert Burton la define como un tipo de locura sin fiebre, 

acompañada del temor y la tristeza, sin ninguna razón aparente. En la sección II, 

subsecciones iv y v, Burton señala, respectivamente, que “la tristeza, causa de la 

melancolía” y “el temor como causa” (pp. 258-261). Lo ilustra con ejemplos bíblicos, 

clásicos y modernos a partir de algunos dicta de Hipócrates, tanto para aquella como 

para el temor, “primo hermano de la tristeza, o más bien hermano, y compañero 

continuo, ayudante y principal agente en procurar este perjuicio. Como aquella, es causa 

y síntoma” (p. 260). 

 

 

Cervantes, “El licenciado Vidriera” 

El otro extremo morboso es el que representa Demócrito de Abdera, cuyos síntomas 

confunde el mismísimo Hipócrates, atribuyendo a depresión y abatimiento lo que es 

melancolía y genialidad: 

 
Demócrito no presenta signos manifiestos de locura, sino de un vigor del alma poco 

común; [...] se repliega día y noche sobre sí mismo y vive, de un modo solitario, en 

cavernas y desiertos, a la sombra de los árboles, sobre la suave hierba a la orilla de 

ríos. A los melancólicos les ocurren, con frecuencia, cosas de este tipo: muchas 

veces son taciturnos, solitarios y amantes de los lugares aislados; rehúyen a los 

hombres y miran a sus iguales como extraños. Tampoco es raro, entre quienes se 

dedican al conocimiento, que su disposición a la sabiduría los lleve a olvidar 

cualquier otra preocupación (“Carta XII. De Hipócrates a Filomeno”, Aristóteles e 

Hipócrates 13). 
 

 
 26  “Por causa de la continua y vehemente imaginación que tienen los que se dan mucho a las letras o 

están ejercitando oficios de papeles, que les causas hipocondrías y aflicciones o melancolías, y daño en la 

salud, porque, dejando frío el estómago por los muchos espíritus que acuden al celebro, los requema el 

demasiado ejercicio de la memoria y imaginación” (Murillo y Velarde, 2r). 

 27 Anatomía de la melancolía, II, ii, “Sobre la fuerza de la imaginación”, p. 253. O sea, no se ciñe a la 

mímesis, sino que es autosuficiente, en tanto que su base, la “espiritual”, es la propia capacidad del poeta 

de emocionarse, encolerizarse, amar, profetizar o adentrarse en lo misterioso o hermético etc. Factores 

todos que, diríamos, ceban la phantasia y originan (o, en su caso, mantienen) la necesaria insania 

(melancolía, manía o frenesía) del poeta.  



Guillermo Serés  273 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 262-283 

Está describiendo un tipo de melancolía, la “mala”: el risueño y satírico ascetismo de 

Demócrito se parece al de Job que ilustra fray Luis, pues el de Abdera, como aquel, es 

una persona “extática,” se evade de la realidad circundante; abandona a su familia y 

deja de lado sus problemas cotidianos y sus preocupaciones; arrostra una soledad 

extrema, inconsolable.28 

Hechura del melancólico de Abdera es el licenciado Vidriera, en quien se 

“desborda” la inestable krasis, y desde la cordura y genialidad inicial, alcanza la 

condición de orate: 

 

Solo le sanaron la enfermedad del cuerpo, pero no lo del entendimiento, porque 

quedó sano y loco de la más extraña locura. [...] Imaginose el desdichado que era 

todo hecho de vidrio. [...] Decía que le hablasen desde lejos y le preguntasen lo 

que quisiesen, porque a todo les respondería con más entendimiento, por ser 

hombre de vidrio y no de carne: que el vidrio, por ser de materia sutil y delicada, 

obraba por ella el alma con más prontitud y eficacia, que no por la del cuerpo, 

pesada y terrestre (El licenciado Vidriera, 277).29 

 

Una etopeya, un proceder, que recuerda también al Job de fray Luis y que es probable 

derive del Examen de ingenios de Huarte de San Juan, del que toma los dos adjetivos 

(“sutil y delicada”): 

 

Tener el celebro la sustancia o compostura de partes sutiles y muy delicadas dice 

Galeno que es la más importante de todas, porque, quiriendo dar indicio de la 

buena compostura del celebro, dice que el ingenio sutil es señal que el celebro está 

hecho de partes sutiles y muy delicadas, [...] y, realmente, por maravilla se halla 

hombre de grande imaginativa que tenga buen entendimiento ni memoria. Y debe 

ser la causa que el entendimiento ha menester que el celebro esté compuesto de 

partes sutiles y muy delicadas [...] y el mucho calor gasta y consume lo más 

delicado, y deja lo grueso y terrestre (pp. 285 y 341).  

 

Es el segundo tipo de melancolía, el colérico, resultante, según Galeno de “studiis 

lassitudines et curas et vigilias exigentibus, eduliis quoque crassis atque sicissimis”; por 

lo que ⎯al decir de Huarte⎯  “el rezar, contemplar y meditar enfría y deseca el cuerpo 

y lo hace melancólico” (Examen, p. 262). Aquella inestable mezcla ha desbordado. 

No solo por el estudio y la meditación, como causantes, reconocemos la 

melancolía de Rodaja que derivará en locura; análogos, por supuesto, son los orígenes 

de la de don Quijote: lecturas y vigilias, como no dejó escrito Cervantes en el primer 

capítulo: 

 

El dolor y la lectura, pues, asociados estrechamente ⎯la tristeza y el estudio⎯ 

estarían detrás de la caída de ser humano en la enfermedad mental, unidos al 

padecer del esfuerzo. Dibuja Cervantes a su personaje Alonso el Bueno como 
 

 28 “Selon la conception des humanistes, néoplaoniciens notamment, loin de s’opposer au génie, l’atrabile 

le conditionne; dès lors, c’est sans retomber dans la folie que Démocrite mélancolise. Aussi peut-on dire 

tout à la fois […] que le rire est le symptôme d’une humeur noire trop active, et que Démocrite est un 

grand homme” (Hersant 1989, 22). 

 29 Es la que Radden (2002, 257) denomina melancolía attonita: “where the mind is entirely possessed 

with some terrible delusion, the patient sits or stands like a statue, and must be moved from place to 

place; the muscles are generally lax, or some of them are fixed in a cataleptic rigidity; the patient, as if in 

a trance or as one only partially awake, scarcely seems to see or hear; consciousness of time, place, and 

persons is lost; and the bodily wants and necessities are alike unheeded”. 



Guillermo Serés  274 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 262-283 

inteligente, imaginativo, melancólico y colérico, [...] volverá a seguirse la 

tradición aristotélica que aúna la enfermedad con el privilegio mental. La epopeya 

cervantina nos muestre la lucha clásica entre facultades o almas contrarias 

⎯racional, irascible y concupiscible⎯, o bien entre el Alma de inspiración 

cristiana y el cuerpo (Peset 15),30 

 

sino también por los característicos timor y tristitia; incluso por la falta de hambre y de 

trato con mujeres. Ni que decirse tiene que también estos dos últimos síntomas se 

reconocen en Rodaja: no frecuenta mujeres ni puede apenas digerir: “le ponían alguna 

cosa de fruta [...]. Carne ni pescado, no lo quería.” La satírica (democritea o lucianesca) 

reacción posterior de Rodaja, ya convertido en Vidriera, la risa sardónica de orate, la 

risa melancólica en suma, que es  

 

una risa seria, una risa sin alegría, una risa que, quiérase o no, se excluye del 

mundo, y que, contrariamente a la de Rabelais, no posee en sí misma ninguna 

virtud terapéutica. La risa democritea y menipea de Burton no expresa más que la 

conciencia del mal: no es portadora de liberación alguna.31 

 

Ya nos advierte de tal referencia al principio de la novela, cuando nos presenta al 

adolescente Rodaja solo, bajo un árbol, en una actitud que recuerda la semblanza del 

Demócrito de las cartas del Pseudo Hipócrates, cuyo testimonio también recoge Huarte 

de San Juan: 

 

Demócrito abderita fue uno de los mayores filósofos naturales y morales que hubo 

en su tiempo [...] el cual vino a tanta pujanza de entendimiento allá en la vejez, 

que se le perdió la imaginativa, por la cual razón comenzó a hacer y decir dichos y 

sentencias tan fuera de términos, que toda la ciudad de Abdera le tuvo por loco. 

[…] Y haciéndole [Hipócrates] preguntas que convenían para descubrir la falta 

que tenía en la parte racional, halló que era el hombre más sabio que había en el 

mundo. Y, así, dijo a los que le habían traído que ellos eran los locos y 

desatinados, pues tal juicio habían hecho de un hombre tan prudente. Y fue la 

ventura de Demócrito que todo cuanto razonó con Hipócrates en aquel breve 

tiempo fueron discursos del entendimiento y no de la imaginativa, donde tenía la 

lesión (Examen, 208-209). 

 

Arguye Huarte el ejemplo del melancólico Demócrito (cuya lesión en la “imaginativa,” 

obviamente, coincide con la de Vidriera y don Quijote) para demostrar que la “lesión” 

de una facultad no impide ni decrementa el desarrollo de las otras; al contrario, tal como 

le ocurre al personaje cervantino en la segunda parte del cuento. 

    Cervantes lo ratifica en varios pasajes: no solo nos lo describe, al principio, aún 

Tomás Rodaja, solo y bajo un árbol, sino que, en esta segunda parte, la semblanza, la 

 
 30 Como sea, “hasta la complexión humoral del propio personaje [don Quijote] ha transitado desde una 

psicología paraonica y grotesca, hasta lo que parece ser una (definitiva) instalación en la prototipología de 

la condición irredimible de la melancolía; la condición del poeta, del hombre de genio” (Rodríguez de la 

Flor 104, cursiva suya). Cf. Bartra (151-196), Serés (2004).  
 31 Starobinski, en Burton (1997, 22). En el capítulo IV de Libro de la melancolía, Velázquez “declara la 

imaginación qué fuerza tenga, qué cosa sea risa y de las causas della” (pp. 96-102). La risa democritea es 

“al fin manifestación última y sofisticada de la misma melancolía, a la cual descarga de pesadumbres, 

aunque, ciertamente, no de razón” (Rodríguez de la Flor 376, cursiva suya). 



Guillermo Serés  275 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 262-283 

vestimenta, la complexión y demás arreos de Vidriera coinciden lo suficiente con los de 

Demócrito: 

 

Demócrito estaba sentado en una piedra, al pie de un humilde y frondoso plátano, 

con una sucia túnica sobre los hombros, solo, descalzo, con la tez muy amarilla, el 

cuerpo descarnado y las mejillas cubiertas de una barba demasiado larga (Examen, 

209). 

 

Compárese con Vidriera: “Le dieron una ropa parda y una camisa muy ancha, [...] y se 

ciñó con una cuerda de algodón. No quiso calzarse zapatos en ninguna manera. [...] Los 

veranos dormía en el campo al cielo abierto” (p. 278). 

La “amarga” risa democritea (y, consiguientemente, la sátira de Vidriera) también 

se explica “naturalmente,” científicamente, pues, según Huarte, 
 

los hombres de grande entendimiento son muy risueños por ser faltos de 

imaginativa, como se lee de aquel gran Demócrito, y de otros muchos que yo he 

visto y notado. Luego por la risa conoceremos si es entendimiento o imaginativa 

la que tienen los hombres (Examen, 369-370). 

 

Pero un poco antes se ha referido a la actitud del filósofo en términos que, además, 

recuerdan mucho el Elogio de la locura de Erasmo u otras obras similares:  

 

En este argumento [constatar por las obras la enfermedad humana] se fundó aquel 

gran filósofo Demócrito abderita cuando le probó a Hipócrates que el hombre 

dende que nace hasta que se muere no es otra cosa más que una perpetua 

enfermedad según las obras racionales; y así le dijo: “Totus homo ex nativitate 

morbus est: dum educatur, inutilis est et alienum auxilium implorat; dum crescit, 

protervus.” (Erasmo, Elogio de la locura, 174). 

 

El texto pertenece a la carta duodécima “Hippocrates Philopaeneni gaudium” 

)Aristóteles e Hipócrates, 72) y en ella alaba al abderita al mismo tiempo que rechaza la 

acusación de locura de sus contemporáneos. 

Ni que decirse tiene que la semblanza de Vidriera, incluso con el detalle de que 

“no bebía sino en fuente o en río, y esto con las manos...,” (p. 117) es considerable. 

Conforme ahonda en la enfermedad, se acerca, a sabiendas o no, al concepto central de 

la Moria erasmiana: 

 

De la cual sentencia [la humanidad enferma] se admiró Hipócrates [...]. Y 

tornándolo a visitar (gustando de su sabiduría) dice que le preguntó la razón y 

causa de su continua risa (viéndole reír y burlar de todos los hombres del mundo) 

[...]. Y, así, procedió muy a larga contando los varios apetitos de los hombres y las 

locuras que hacen y dicen por razón de estar enfermos. Y concluyendo, le dijo que 

este mundo no era más que una casa de locos, cuya vida era una comedia graciosa 

representada para hacer reír a los hombres; y que esta era la causa de que se reía 

tanto. Lo cual oído por Hipócrates, dijo públicamente a los abderitas: “Non insanit 

Democritus, sed super omnia sapit et nos sapientiores efficit” (Examen, 175-176). 

 

El saber superior de Demócrito es análogo al de Vidriera, pero pasado por el tamiz 

erasmista: la locura del personaje cervantino se encuadra en el segundo tipo citado por 

Erasmo, aquella “que mana directamente de mí [o sea, de la Locura] y que es digna de 



Guillermo Serés  276 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 262-283 

ser deseada por todos. Se manifiesta por cierto alegre extravío de la razón, que libera al 

alma de cuidados angustiosos y la perfuma con múltiples voluptuosidades” (cap. 

XXXVIII), y ni que decirse tiene que Erasmo cita varias veces a Demócrito como 

representante de tal locura; por ejemplo, en los capítulos XXVII y XLVIII.  

De este modo, la imagen del mundo como gigantesca locura y enfermedad que 

ofrece Demócrito es perfectamente asimilable a la del Encomium Moriae de Erasmo, 

que encierra un sutil razonamiento aplicable al texto cervantino: si el mundo entero está 

loco (del primer tipo de locura), el comportamiento demente (segundo tipo) se vuelve 

normal, y el que se aparta de él está dos veces loco, 

 

y, sin embargo, vemos a tal especie de hombres predecir las cosas futuras, y saber 

lenguas y letras que hasta entonces nunca habían aprendido, y presentar en sí algo 

que es absolutamente divino. No cabe dudar de que ello procede de que la mente, 

al estar algo más libre del contacto del cuerpo, empieza a poner por obra su 

facultad natural (Elogio de la Locura, LXVI). 

 

 El caso del hombre de vidrio que nos ocupa es proverbial, pues su cuerpo ya no es de 

tosca y telúrica carne, sino del sutil y espiritual vidrio. Por lo mismo, la enajenación de 

Vidriera es tanto un panegírico de la sublime locura de Demócrito ⎯o Erasmo⎯ cuanto 

una incitación amarga al pesimismo, propia de su antinómico Heráclito, que remedaba 

parcialmente fray Luis con Marcelo.   

 

Lope de Vega 

La proyección de Huarte también alcanza al otro genio, Lope de Vega, que en La 

prueba de los ingenios, precisamente, pone en boca de Paris la explícita referencia a los 

Problemas aristotélicos: 

 

FLORELA  ¿Sabéis vos, Paris, cuál sea  

    el mejor temperamento  

    para la gran excelencia  

   de ingenio?  

PARIS             Sí.  

FLORELA       ¿Cuál es  

    para que sus partes sepa?   2600 

PARIS:   El melancólico.  

FLORELA                  Niego.  

PARIS   Pruebo: sea la esperiencia  

   que Aristóteles confirma  

   lo primero, sesión treinta  

   de los Problemas, pues dice   2605 

   que filósofos, poetas  

   y artífices excelentes  

     como Lisandro de Grecia,  

     Sócrates, Platón, Empédocles  

     fueron la misma tristeza;   2610 

     los viejos son más prudentes,  

        en ellos vemos que reina  

        más melancólico humor, 



Guillermo Serés  277 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 262-283 

                 luego es el de más esencia.32 

 

Más abajo concede, escéptica, Florela, defensora del equilibrio entre sangre y 

melancolía:  

 

FLORELA    Mayor y menor concedo,  

Paris, y la consecuencia  

niego, porque el ser prudentes  

la experiencia se lo enseña:  

sequedad, melancolía   2625 

acompañan la grandeza  

del ingenio, aunque Galeno  

estas partes diferencia:  

melancolía con cólera  

y sangre pura gobierna   2630 

los ingenios altamente,    

y estas dos vemos que reinan  

en millones de mujeres. 

 

Lope coincide con Huarte: “si nos acordamos que la frialdad y humidad son las 

calidades que echan a perder la parte racional, y sus contrarios, calor y sequedad, la 

perfeccionan y aumentan, hallaremos que la mujer que mostrare mucho ingenio y 

habilidad terná frialdad y humidad en el primer grado” (Examen, p. 614). Aquella 

“humidad” se consume, “porque la tristeza y la aflicción gasta y consume no solamente 

la humidad del cerebro, [...] que es lo que dijo Hipócrates: ‘gaudium relaxat cor’ [...] 

con la cual calidad se hace el entendimiento más agudo y perspicaz” (Examen, pp. 332-

333). 

 También tuvo en cuenta el otro tipo; por ejemplo, en La quinta de Florencia, 

porque, como le señala Alejandro y vimos en Vidriera, los estudios son la causa de su 

melancólica tristeza, porque, como señala Huarte siguiendo a Galeno, “contemplar y 

meditar enfría y deseca el cuerpo y lo hace melancólico” (Examen, p. 262): 

 

ALEJANDRO   ¿De qué nace la tristeza? 

  Tu amigo soy.  

CÉSAR     Gran señor, 165 

  yo pienso que este rigor 

  es propia naturaleza.   

    Tres suertes hay deste mal: 

   ocio, tristeza y la mía, 

   que es una melancolía  170 

     y una enfermedad mortal.    

                [...] 

  La fiera melancolía 

es estar triste sin causa,  180 

digo, sin la que se causa    

de sangre, como la mía. 

  Doy palabra a vuestra alteza, 

que no sé más ocasión. 

 
32 Compruebo que también lo cita Orobitg (2010, 21). 



Guillermo Serés  278 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 262-283 

  ALEJANDRO Causa tus estudios son,  185 

   César, de tu gran tristeza. 

 

Y como Vidriera (y Demócrito), quiere alejarse de la corte para vivir, sea sincera o 

teatralmente,33 como un eremita: 

 

         ALEJANDRO   Yo pensé que te alegrara 

   la casa que fabricaste 

   junto a Florencia. 

       CÉSAR          Y pensaste  195 

   bien. (¡Oh nunca yo la labrara!) 

       ALEJANDRO   ¿Qué dices? 

       CÉSAR    Que si no fuera 

   por ella, me hubiera muerto: 

   tanto me alegra el desierto, 

   tanto la corte me altera.  200  

 

En Los locos de Valencia, en cambio, el temperamento melancólico “por adustión” se 

asocia al amor hereos, o erotes, que hemos visto arriba con Arnau de Vilanova:34 

 

GERARDO También ha dado en tal melancolía 

   viéndose presa, que su vida temo. 

VERINO Un poco la sentí de calentura;  2110 

   viene también de humores melancólicos; 

   aqueste mal se llama catalepsis, 

   con el furor y frenesí partícipe, 

   aunque más propiamente los antiguos 

   llamaron este mal de vuestra Fedra  2115 

   erotes, que es un género de tristes 

   que solo del amor están enfermos; 

   el frenesí conturba los sentidos, 

   levanta en ellos furia y fiera cólera 

   hácese cuando acaso el que le tiene  2120 

   percibe dentro en sí vanas imágines.35 

  

Más abajo se quiere echar manos de un remedio convencional: 

 

VERINO Ese es discreto y único remedio 

 
33 Arellano (31) analiza otras comedias para ilustrar los casos de melancolía y concluye que a veces “los 

protagonistas no son melancólicos, sino actores que representan la comedia de la melancolía para 

conseguir sus propósitos o eludir explicaciones. Es preciso, por tanto, analizar con cuidado las 

perspectivas de los agentes melancólicos o supuestamente melancólicos para percibir la seriedad o la 

burla de dicha condición”.  
34 “Amor talis (videlicet qui dicitur hereos) est vehemens et assidua cogitatio supra rem desideratam cum 

confidentia obtinendi delectabile apprehensum ex ea” (Vilanova 48).  
35 “La intención del espíritu del amante se vuelca completamente en el pensamiento constante del amado. 

[...] El alma del amante es arrastrada a la imagen del amado, que está grabada en su fantasía, y al amado 

mismo. Y allí son atraídos también los espíritus, y volando a éste constantemente se disipan. Por esto, 

necesita una provisión muy constante de sangre pura para recrear los espíritus consumidos. [...] Además, 

disuelta la sangre pura y clara, queda la sangre manchada, seca y negra. De aquí el cuerpo se seca y 

empalidece, de aquí los amantes se vuelven melancólicos” (Vilanova 145). 



Guillermo Serés  279 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 262-283 

   sin revolver Galenos ni Avicenas; 

   nunca encerréis al loco melancólico, 

   sino sacadle a ver gustos y fiestas 

   y dalde vino, i beberlo quiere,  2145 

   que desbarata mucho aquellas sombras, 

   los humos densos y vapores crasos, 

   que, en efeto, es humor árido y frío.36 

 

Pero no siempre funciona: es necesario que el paciente quiera curar su afección 

melancólica, porque en La vida de San Alejo, de Agustín Moreto, por ejemplo, el 

protagonista empieza con otro caso de reflexión y “contracción,” se ensimisma en sus 

reflexiones, como el Marcelo de fray Luis: 

 

ALEJO    ¿Qué cantáis? ¿Quién ha intentado   5 

aumentar la pena mía?  

MÚSICOS  Viendo tu melancolía, 

mi señor nos lo ha mandado.  

ALEJO     No cantéis, que en la aflicción  

que me da mi pensamiento,    10 

su mejor divertimiento 

es su propia ocupación.37 

 

La ocupación del pensamiento es “contemplar” y meditar, o sea, la ensimismada 

reflexión (cogitatio) sobre sí mismo. Concentra en él Moreto las características teatrales 

del melancólico, que, por lo mismo, acaba convirtiéndose en figura teatral (como César 

en La quinta de Florencia), cuando no en figurón. 

 

Conclusión 

Desde el extremo contemplativo (Marcelo) al enloquecido (Vidriera), los melancólicos 

son personas excepcionales, como señala el Paris de Lope en La prueba de los ingenios, 

especialmente si la melancolía es adusta y no se ajusta estrictamente al humor y 

temperamento convencionales. El “límite” que no quiere sobrepasar Marcelo se 

“desparrama” en el licenciado Vidriera, otro Demócrito, pero pasado por el tamiz 

erasmista. Los signa de aquel melancólico luisiano son de la melancolía buena o 

“inspirada” (reflexiva), aunque el “marco” es muy endeble, porque el líquido negro 

rebosa y acaba desbordando, deja de funcionar la eucrasia (buena o equilibrada mezcla 

de humores), porque no se “equilibra” con otra cualidad (cólera caliente como la de don 

Quijote, por ejemplo) y, al no combinarse, no funciona el filtro de la “imaginativa” 

(según Huarte) y el “intelecto” de Marcelo lo ensimisma. Si hubiese intervenido aquella, 

la imaginación, le hubiese “liberado” los accesos melancólicos encauzados 

“espiritualmente” por la sangre. Eventualmente, por otra parte, la “genialidad” no es 

suficiente, como le ocurre a Vidriera, que, vuelto a su ser como licenciado Rueda, es 

expulsado hacia las armas, él que fue el mejor letrado. La melancolía, además de 

 
36 En El cuerdo loco, también de Lope, nos detalla Rosania que “ ... Antonio toma / cierta epitimia todas 

las mañanas / contra el humor melancólico” (vv. 693-695). 
37 No se olvide que “La musique joue un rôle essentiel, qui est à la fois ce qui cause et ce qui ralentit la 

bile noir, ce qui lui donne un rythme supportable, un flux à la limite du déplaisir et du ravissement, qui est 

un entretien et un antidote” (Clair 243). Esa ambigüedad se subraya en la variante del verso 6: 

“ahuyentar” leen la mayoría de testimonios. No parece, por otra parte, que sea un melancólico fingido, de 

los que cita Arellano, dada su condición de santo.  



Guillermo Serés  280 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 262-283 

alejarlo socialmente, como a Demócrito, le ha aislado, o se ha automarginado, como el 

meditabundo Alejo de Moreto, tan próximo al Job de fray Luis como alejado de su 

sosias melancólico, Marcelo, porque el santo moretiano está más cerca del estereotipo 

teatral que del sabio reflexivo. A todos los caracteriza su condición de melancólicos, 

pero estos, los teatrales, lo son solo de nombre. 

 

  



Guillermo Serés  281 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 262-283 

Obras citadas 

 

Aristóteles, El hombre de genio y melancolía (problema XXX). Jackie Pigeaud, ed. 

Barcelona: Acantilado, 2007. 

Aristóteles e Hipócrates. De la melancolía. Conrado Tostado trad. México: Vuelta, 

1994.  

Atienza, Belén. El loco en el espejo. Locura y melancolía en la España de Lope de 

Vega. Amsterdam: Rodopi, 2009. 

Babb, Lawrence. “Malinconia e scienza dal Medioevo al Rinascimento”. En Attilio 

Brilli ed. La malinconia nel Medio Evo e nel Rinascimento. Urbino: QuattroVenti, 

1982, 53-98. 

Bartra, Roger. Cultura y melancolía. Las enfermedades del alma en la España del Siglo 

de Oro. Barcelona: Anagrama, 2001.  

Benvenuto, Sergio. Accidia. La passione dell’indiferenza. Bolonia: Il Mulino, 2008. 

Bologna, Corrado. “La mano en la mejilla”. En Homenaje a Stefano Arata. Criticón, 

87-89 (2003): 79-96. 

Burton, Robert. Anatomía de la melancolía. Ana Sáez Hidalgo et al. eds. y trad.; Jean 

Starobinski prólogo. Madrid: Asociación Española de Neuropsiquiatría, 3 vols. 

1997-2003. 

Carrera, Elena. “Madness and Melancholy in Sixteenth- and Seventeenth-Century 

Spain: New Evidence, New Approaches”. Bulletin of Spanish Studies 87, 8 

(2010): 1-15  

Cervantes, Miguel de. El licenciado Vidriera, en Novelas ejemplares. Jorge García 

López ed. Barcelona: Crítica, 2001, 265-301. 

Clair, Jean, “Musique et mélancolie”. En Jean Clair. Mélancolie, génie et folie en 

occident, en hommage à Raymond Klibansky, 1905-2005. París: Gallimard, 

2005, 242-271.  

Dandrey, Patrick ed. Anthologie de l'humeur noire: écrits sur la mélancolie 

d'Hippocrate à l'Encyclopédie, París: Le Promeneur, 2001. 

--- Les tréteaux de Saturne, Scènes de la mélancolie à l'époque baroque. París: 

Klincksieck, 2003.  

Demont, Paul. “La mélancolie dans l’Antiquité: de la maladie au tempérament”. En 

Mélancolie, génie et folie en occident [2005], 34-37. 

Erasmo de Rotterdam. Elogio de la locura. Pedro Voltes ed. y trad. Madrid: Espasa-

Calpe, 1953. 

Ferri Coll, José María. Los tumultos del alma. De la expresión melancólica en la poesía 

española del Siglo de Oro. Valencia: Diputación Provincial, 2006. 

Galeno. Sobre las facultades naturales. Las facultades del alma siguen los 

temperamentos del cuerpo. Juana Zaragoza ed. Madrid: Gredos, 2003. 

--- Sobre la localización de las enfermedades (De locis affectis). Luis García Ballester 

int., Salud Andrés trad. Madrid: Gredos, 1997. 

Gambin, Felice. Azabache. El debate sobre la melancolía en la España de los Siglos de 

Oro. Madrid: Biblioteca Nueva, 2008. 

--- ed. y trad., Alonso de Freylas. I malinconici e la divinazione. Florencia: SEID, 2012. 

--- “Los españoles tétricos y graves. Moradas de la melancolía en el Siglo de Oro”. En 

María Bolaños ed. Tiempos de Melancolía: Creación y Desengaño en la España 

del Siglo de Oro. Madrid: La Caixa-Turner, 2015, 34-47. 

--- “Un mar de tinta: el bufete de Cervantes y la mano en la mejilla de los escritores de 

los Siglos de Oro”. Artifara 17 (2017): 201-229.  

https://www.ojs.unito.it/index.php/artifara/article/view/2520/2332 



Guillermo Serés  282 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 262-283 

Garin, Eugenio. “Phantasia e imaginatio fra Marsilio Ficino e Pietro Pomponazzi”. En 

M. Fattori y M. Bianchi eds. Phantasia-Imaginatio. Vo Colloquio Internazionale. 

Roma: Edizioni dell’Ateneo, 1988, 3-20. 

Hersant, Yves ed. y trad., Hippocrate. Sur le rire et la folie. París : Rivages, 1989.  

--- Mélancolies. De l’antiquité au XXe siècle. París : Robert Laffont, 2005. 

--- “Mélancolie rouge”. En Mélancolie, génie et folie en occident [2005], 112-119. 

Hipócrates. Aforismos. En C. García Gual, Mª D. Lara Nava, J. A. López Férez, B. 

Cabellos eds. Tratados hipocráticos. I. Madrid: Gredos, 1983. 

--- Epidemias. en A. Esteban, E. García Novo y B. Cabellos eds. Tratados hipocráticos. 

V. Madrid: Gredos, 1989. 

Huarte de San Juan, Juan. Examen de ingenios para las ciencias. Guillermo Serés ed. 

Madrid: Cátedra, 1989. 

Jackson, Stanley W. Historia de la melancolía y la depresión desde los tiempos 

hipocráticos a la época moderna. Madrid: Turner, 1986. 

López Pinciano, Alonso. Philosophía antigua poética. Alfonso Carballo Picazo ed. 

Madrid: CSIC, 1953, 3 vols. 

Luis de León, Fray. De los nombres de Cristo. Javier San José ed. Barcelona: Galaxia 

Gutenberg-CECE, 2008. 

--- Exposición del libro de Job. Javier San José ed. Salamanca: Universidad, 1992.    

Melanchton, Felipe. Liber de anima. Wittenberg: Heredes Petri Seitz, 1554. 

Mexía, Pedro. Silva de varia lección. Isaías Lerner ed. Madrid: Castalia, 2003. 

Moreto, Agustín. La vida de San Alejo. Guillermo Gómez Sánchez-Ferrer ed. Alicante: 

Fundación Proteo-Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, 2021. 

file:///C:/Users/gseres/Downloads/la-vida-de-san-alejo-1071981.pdf 

Müller, Cristina. Ingenio y melancolía: una lectura de Huarte de San Juan. Madrid: 

Biblioteca Nueva, 2002. 

Murillo y Velarde, Tomás. Aprobación de ingenios y curación de hipocóndricos. 

Zaragoza: Diego de Ormer, 1672. 

Orobitg, Christine. “Melancolía e inspiración en la España del Siglo de Oro”. Bulletin of 

Spanish Studies 87, 8 (2010): 17-32.  

--- “El sistema de las emociones: la melancolía en el Siglo de Oro español”. En María 

Tausiet Carlés, James S. Amelang coords. Accidentes del alma: las emociones en 

la Edad Moderna. Madrid: Abada, 2009, 71-98. 

Peset, José Luis. Las melancolías de Sancho. Humores y pasiones entre Huarte y Pinel. 

Madrid: Asociación Española de Neuropsiquiatría, 2010. 

Pigeaud, Jackie. La maladie de l’âme. Étude sur la relation de l’âme et du corps dans la 

tradition médico-philosophique antique. París: Les Belles Lettres, 1998. 

Radden, Jennifer. The Nature of Melancholy: from Aristotle to Kristeva. Nueva York-

Oxford: Oxford University Press, 2002. 

--- Melancholic Habits: Burton’s “Anatomy” & the Mind Sciences. Nueva York-

Oxford: Oxford University Press, 2017. 

Rinaldi, Rinaldo. “Melancholia christiana”. Studi sulle fonti di Leon Battista Alberti. 

Florencia: Leo S. Olschki, 2002. 

Rodríguez de la Flor, Fernando. Era melancólica. Figuras del imaginario barroco. 

Palma: UIB-José J. de Oláñeta, 2007.  

Rojas, Fernando de (y “antiguo autor”).La Celestina. Francisco Lobera et al. eds. 

Barcelona: Galaxia Gutenberg-RAE, 2011. 

Rubio, Lisardo, “El temperamento ‘melancólico’ de fray Luis de León y sus actuaciones 

prácticas”. En Saturnino Álvarez Turienzo ed. Fray Luis de León. El fraile, el 

humanista, el teólogo. La Ciudad de Dios 204 (1991): 947-965. 



Guillermo Serés  283 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 262-283 

Sabuco de Nantes, Oliva. Nueva filosofía de la naturaleza del hombre. Madrid: Pedro 

Madrigal, 1587. 

Sáez Hidalgo, Ana. “Una visión renacentista de la melancolía: Alfonso de Santa Cruz”. 

Revista de la Asociación Española de Neuropsiquiatría 15 (1995): 87-93. 

Santa Cruz, Alfonso. Dignotio et cura affectuum melancholicorum [antes de 1569]. 

Madrid: Tomás de Junta, 1622. 

Serés, Guillermo. “Don Quijote, ingenioso”. En Aurora Egido coord. Los rostros de don 

Quijote. Zaragoza: Ibercaja, 2004, 11-36. 

Starobinski, Jean. L’encre de la mélancolie. París: Du Seuil, 2012. 

Valles, Francisco. Controversiarum medicarum et philosophicarum. Alcalá de Henares, 

Juan de Brocar, 1556. 

Vega, Lope de, La prueba de los ingenios. Julián Molina ed. En Marco Presotto coord. 

Comedias de Lope de Vega. Parte IX. Lérida: Milenio-UAB, 2007, 3 vols., I, 389-

559. 

--- La quinta de Florencia. Bienvenido Morros ed. En Silvia Iriso ed. Comedias de Lope 

de Vega. Segunda parte. Lérida: Milenio-UAB, 1998, 3 tomos, III, 1561-1691. 

--- El cuerdo loco. Antonio Sánchez Jiménez y Adrián J. Sáez eds. En José Enrique 

López Martínez. Comedias. Parte XIV. Barcelona: Gredos, 2015, 2 vols., II, 727-

909. 

--- Los locos de Valencia. Carlos Peña ed. En Natalia Fernández Rodríguez coord. 

Comedias. Parte XIII.  Barcelona: Gredos, 2014, 2 vols., II, 167-328. 

Velázquez, Andrés. Libro de la melancolía [1585]. Felice Gambin ed. Lucca: Mauro 

Baroni, 2002. 

Vilanova, Arnau de, De amore. Inés Creixell Vidal-Quadras ed. Barcelona: Quaderns 

Crema, 1985. 

Vives, Juan Luis. Obras completas. Lorenzo Ríber ed. y trad. Madrid: Aguilar, 1948, 2 

vols. 

Wigger, Anne. Vom “matasanos” zum “medico perfecto”. Zum literarischen Bild des 

Arztes im Spanien des 16. Jahrhunderts. Berlín: Walter Frey, 2001. 

Ynduráin, Domingo. “En torno al Examen de ingenios de Huarte de San Juan”. BRAE 

79 (1999): 7-54. 


