Florencia L. Miranda 127

Las representaciones del testimonio en primera persona en el Calila e Dimna

Florencia L. Miranda
(Seminario de Edicion y Critica Textual;
Instituto de Investigaciones Bibliogréaficas y Critica Textual (Conicet);
Universidad Nacional de Lomas de Zamora)

Introduccion: el origen oriental del Calila e Dimna

La traduccidn del Calila e Dimna del arabe al castellano en 1251 constituye el punto final
de una historia textual extensa y compleja, que tiene como punto de partida el siglo 111 en la India,
donde se origina el Panchatantra, una coleccion de relatos enmarcados que constituye la fuente
de los primeros cinco capitulos del Calila;!luego, en las traducciones al persa media en el siglo VI
y al arabe en el siglo VIII, se agrega una serie de capitulos, de forma tal que el Calila castellano
termina contando con dieciséis capitulos y tres predmbulos. Esta serie de traducciones y
refundiciones en distintos ambientes socioculturales va dando forma al texto; en palabras de
Joaquin Rubio Tovar: “cada traduccion es una interpretacion nueva y afiade nuevo valor al
original” (2013: 113). Asimismo, es posible rastrear en las distintas historias del Calila algunos
elementos y representaciones que constituyen indicios de sus origenes orientales.

La adicion de prélogos en distintas etapas de traduccion que contienen tanto informacion
extratextual como relativa a la buena lectura de la coleccion es una caracteristica que destaca al
Calila por sobre otras colecciones ejemplares de la época. En primer lugar, aunque contradiciendo
la l6gica cronoldgica, se encuentra el prologo de Ibn al-Mugqaffa‘, traductor del persa al &rabe,
quien lleva a cabo una suerte de guia de lectura y entendimiento de la obra; en segundo lugar, el
“Capitulo commo el rrey Dexerbe enbio a Berzebuy a tierra de Yndia”, en el que se literaturiza el
proceso de traduccion del Calila al persa medio, y se introduce la figura de Berzebuey o Burzoy,
un médico persa miembro de la corte de Cosroes | que es sefialado como el encargado de conseguir
el texto indio y traducirlo al persa. Finalmente, “La estoria de Berzebuey” profundiza en la vida
de este personaje y cierra la triada prologal.

Este preambulo autobiografico, en el que el traductor persa narra la historia de su vida y su
busqueda espiritual, se relaciona con uno de los temas que vertebran la coleccion, que es la
pregunta por el objetivo de la existencia y la eleccion de un estilo de vida que resulte significativo
a nivel espiritual. Esta disquisicion existencial encuentra tanto en el discurso de Berzebuey, como
en diferentes personajes ficcionales de los capitulos narrativos. En intima relacion con la pregunta
por el objetivo de la vida se encuentra una caracteristica muy escasa en el Calila, que es la
narracion en primera persona. Solo tres narradores utilizan la primera persona en la coleccion, y
los tres coinciden en la narracion de la eleccion de una via piadosa y ascetica.

A continuacion se llevard a cabo un analisis de la relacion entre la primera persona, la
narracion autobiografica y el ascetismo en tres relatos del Calila e Dimna castellano, poniéndolos
en relacion, cuando sea pertinente, con versiones arabes,? con el objetivo de analizar la obra en el

1 Exceptuando el capitulo II, “La pesquisa de Dimna”, que continfia al primero y es un agregado del traductor arabe.
2 Se tendran en cuenta especialmente el ms. BNF Arabe 3478, que es considerado uno de los manuscritos arabes mas
cercanos a la version castellana (D6hla, 2009: 37) y la edicién de ‘Abd-al-Wahhab ‘Azzam (1980) del manuscrito
4095/3 de la Suleymaniye Kituphanesi, datado en 1221, que es el testimonio mas antiguo conservado del Kalila
arabe.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 127-135



Florencia L. Miranda 128

contexto castellano de su traduccién sin dejar de tener en cuenta su origen oriental y sus multiples
versiones previas.

Se apela al enfoque de la traduccion cultural, una nocion nacida de los estudios de
traduccion, entendida como un proceso en el que una cultura adapta, contextualiza y resignifica
contenidos, experiencias y conceptos provenientes de un contexto cultural ajeno,® lo que, en este
caso, tiene como resultado textos ‘“hibridos”, entendidos como el producto de un pasaje
intercultural. La traduccién del Calila es entendida como un proceso en el que no hay un texto de
partida ni un texto de llegada fijos, sino que la atencion est& centrada en los procesos culturales
(Pym, 2010: 144).

Los tres relatos que se narran en primera persona son el capitulo introductorio de
Berzebuey; la historia del mur, un relato insertado en el capitulo III “De la paloma collarada e del
galapago e del gamo e del cueruo™ y el relato conocido como “El religioso y las dos palomas”
que pertenece al capitulo X1V, “Del fijo del rrey e del fydalgo e de sus companeros”. Maria Jesus
Lacarra fue la primera en Ilamar la atencion sobre estos tres relatos narrados en primera persona
a los que denominé “historias vividas”. La narracion en primera persona es un elemento muy raro
en las colecciones medievales, por lo cual Lacarra destaca que “dentro de unos esquemas
narrativos elementales, como los del Calila, la narracion en primera persona supone una gran
novedad y un esfuerzo notorio para romper los moldes tradicionales”. Asimismo, sefiala que las
tres historias “narran la biografia de ‘conversos’ hacia nuevas formas de vida mas proximas a los
demads y con tintes religiosos” (1979: 67).

La primera persona modélica: la historia de Berzebuey

La historia del médico Berzebuey o Burzoy es un agregado de la etapa de la traduccion
pahlavi. En la traduccion al persa se presupone que se agregaron dos prologos introductorios; el
primero es el que narra el viaje de Burzoy a la India, donde traduce el Calila al pahlavi, y el
segundo es la biografia de Burzoy, cuyo anadido plantea en el texto que fue un pedido del médico
al rey Cosroes como recompensa por su arduo viaje y la traduccion. En las versiones arabes® se
explicita que, luego del regreso del sabio con el Calila traducido al persa, el rey Cosroes le ofrece
que elija una recompensa y el médico pide que Buzurgmihr, otro sabio, escriba su biografia y se
coloque al principio de la coleccion. También se explicita la sorpresa del rey por la humildad del
pedido del sabio en comparacién con la recompensa que mereceria su gesta y se enfatiza el valor
ejemplar que tiene la insercion de la biografia del médico en el inicio de la obra.

En los manuscritos castellanos no hallamos ninguna explicacion sobre el agregado de la
biografia de Berzebuey. En el manuscrito B se lee: “Et era el prymero capitulo deste libro el
capitulo de Berzehuy et de lo que dixo de sy e de su lynaje et de commo era movibile en las cosas,
tanto que el ovo de meter esto a rreligion” (124); se trata de una mencion recopilatoria de los
elementos maés relevantes del capitulo, en la que podria aventurarse incluso la mano de un copista.

3 Cito a Ovidi Carbonell i Cortes: “[c]ualquier aproximacién a una cultura dada siempre implica un proceso de
traduccion; que la traduccidn se articula en varios niveles, de los cuales el nivel lingtiistico (aquel de la equivalencia
semantica) puede presentarse como el primero o fundamental; y que puede decirse que cualquier discurso cultural
constituye un texto. En consecuencia, la traduccidn cultural, como nivel superior de influencia reciproca entre culturas,
tiene lugar siempre que una experiencia ajena se interioriza y reescribe en la cultura en la que esa experiencia es
recibida” (1997: 103).

4 Salvo indicacion en contrario, todas las citas del Calila e Dimna se hacen tomando como base la edicion de Hans
Dohla (2009) por lo que solo se indicaran el nimero de pagina y el manuscrito que corresponda.

5 La version persa no se ha conservado, por lo que la reconstruccion de sus contenidos es hipotética.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 127-135



Florencia L. Miranda 129

No hay alusiones al pedido del médico para insertar el preambulo en la coleccion ni al sabio que
redacta su biografia. La insercion de la biografia de Berzebuey es, en la version castellana,
inmotivada; Madeleine Pardo habla de un relato abrupto y mal unido y sefiala que el primer efecto
de lectura que genera la introduccion de la biografia de Burzoy es el aislamiento de la figura del
sabio: si en el prologo en el que narra su viaje lo veiamos en accion en la corte persa y en la india,
rodeado de sabios y cortesanos, en su autobiografia lo vemos en soledad, haciéndose preguntas
trascendentales y buscando el sentido a su existencia (Pardo, 2006: 4, 6). La persecucion de la
sabiduria y del sentido de la vida tal como estan planteados en este preAmbulo constituyen una
tarea solitaria e introspectiva, que implica derribar creencias previas, como las que brindan las
religiones y la ciencia. Al tratarse de una obra cuyo objetivo es ofrecer una serie de ensefianzas
para la vida en la corte, la insercion de la historia de un sabio cortesano que encuentra la
iluminacion en la vida ascética, apartada, reflexiva, no deja de despertar sorpresa y contribuye con
la complejidad del mensaje ejemplar presente en la coleccion.®

Este capitulo contiene dos apartados que han llamado la atencion de la critica por diversas
razones. El primero es conocido como la reflexion sobre las religiones: el sabio ha descubierto que
la medicina, con la que cura a los enfermos, tiene un limite muy concreto, que es la muerte, y que
“la enfermedat del alma es la mayor enfermedat” (ms. B, 132). Por esa razon inicia su busqueda
espiritual para encontrar un sentido superador al caracter irremediable de la muerte, y su primera
apelacidn en esta busqueda es a las religiones, a las que se dirige en duros términos:

Et falle las leyes mucho alongadas e las letras muchas, et aquellos que las tenian, avian
las heredadas de sus padres, e otros que las tenian a amidos e con miedo, et otros que
querian aver por ellas este mundo e gque se trabajauan de ganar con ellas en sus vidas, et
otros entendidos de synples voluntades que non dudauan que tenian verdat et non avian
dello byua rrazon nin cosa con que cunpliesen de rrazon a quien les fiziese dello question.
Et todos se enfyngien que tenien derecho et que los que contra ellos eran que yazian en
yerro e en perdimiento. (MS. B, 132-133)

La desacreditacion de todas las religiones por considerarlas una costumbre heredada o
impuesta a la fuerza y por carecer de verdadero respaldo espiritual es uno de los fragmentos mas
polémicos del discurso del medico, y ha llevado a que el historiador persa al-Biriini en el siglo XI
considere que detras de estas palabras esta en realidad la mano de Ibn al-Mugqaffa, el traductor
arabe de origen persa, quien agregd una reflexion propia “disfrazada” en el discurso del sabio
persa.’

El segundo apartado que ha suscitado la atencion de los especialistas es el conocido como
el “discurso médico”, en el que, para probar la premisa de que el dolor y el sufrimiento son parte
esencial de la existencia humana, lleva a cabo una descripcion del desarrollo de la vida desde la
concepcion del feto y el embarazo que culmina con la muerte, en la que, segin Noldeke (1912) y
Hertel (1914) se exponen diversos puntos de contacto con teorias médicas indias.

8 El vituperio a la vida cortesana es un tema recurrente en la coleccion, ya sea de forma explicita, como en el
parlamento de Dimna en “Del leon e del buey” (162-165) y en boca del chacal religioso en “Del leon e del anxahar
rreligioso” (416-419), ya sea de forma implicita, en el retrato de los peligros que abordan a los cortesanos en los
capitulos “Del rrey Beramer e del ave que dizen Catra” y “Del rrey Cederano e del su aguazil Beled e de su muger
Elbed”, entre otros.

" A favor de la autoria de Ibn al-Mugqaffa’ tal como es planteada por al-Biriin1 (1958: 123) véanse Noldeke (1912: 3)
y Gabrieli (1932: 202); en contra, véanse de Blois (1990: 27) y Shaked (1995: 51).

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 127-135



Florencia L. Miranda 130

Puede pensarse, entonces, que la primera persona en la biografia de Berzebuey se configura
de distintas formas de acuerdo con la instancia de enunciacion y el objeto tratado. Puede erigirse
como un arbitro de las creencias propias y ajenas, 0 valerse de su conocimiento de la materia
médica en pos de otorgarle base cientifica a una crisis espiritual de indole personal.

Por ultimo, al tratarse de un preambulo, otra cuestion que surge es la forma en que este
relato introduce los capitulos que se encuentran a continuacién y como se relaciona con estos.
Pardo entiende la autobiografia como un garante de la verdad que contiene la obra (2006: 7-8). Es
destacable que, a diferencia del prélogo de Ibn al Mugqaffa‘, el traductor arabe, Burzdy no habla
sobre la coleccion que acaba de traducir ni brinda consejos para su mejor entendimiento. El sabio
persa se posiciona a si mismo en una categoria ejemplar y plantea que la tnica forma de alcanzar
la iluminacién es cuestionando todo lo aprendido hasta el momento: su formacién como médico,
las doctrinas religiosas propias y ajenas, hasta conseguir la sabiduria en el despojo que brinda el
ascetismo.

La primera persona narradora: la historia del mur

El énfasis en el despojo y la humildad conectan la autobiografia del sabio persa con el
relato del mur en el capitulo 11, de la paloma collarada. Este capitulo proviene del Panchatantra
y también se lo conoce como el capitulo de los puros amigos porque se relata la historia de una
amistad improbable entre animales tan disimiles como un ratén, una paloma, un cuervo, una
tortuga y un gamo.

El mur o ratén cumple, al igual que Berzebuey, la funcion de impartir sabiduria, ya que se
lo considera el miembro nuclear del vinculo de amistad entre los animales. El cuervo, al presenciar
el afecto y la solidaridad existentes entre la palomay el mur, tiene “codigia de poner su amor con
el mur” (277, ms. B) y busca iniciar una relacion de amistad con él. Este acercamiento del cuervo
al mur genera una relacion de amistad que luego se extiende a los otros animales. EI mur, entonces,
cuenta su historia a sus amigos recientes. El raton vivia en la casa de un religioso, donde robaba la
comida sobrante que el hombre colocaba en un cestillo colgante. Recibe la visita de un huésped,
quien descubre el secreto del roedor: en su cueva tenia un pequefio tesoro compuesto por monedas
de oro que le daba poderes especiales que le permitian saltar mas alto de lo esperado y alcanzar el
cestillo. Una vez removidas las monedas de su escondite, el mur no consigue llegar mas al lugar
donde el religioso guarda la comida, pierde el favor de sus amigos, que solo lo admiraban porque
les proveia alimento, y es echado a palazos. Esta historia, narrada en primera persona, alerta sobre
los peligros que entrafia otorgarle excesiva importancia a los bienes materiales. Este peligro esta
explicitado de dos maneras: por un lado, el constante riesgo al que se expone el mur al llevar a
cabo los robos cotidianos al religioso; por otro lado, la confusion que generan las falsas amistades
que lo rodean mientras tiene éxito en su empresa y lo abandonan apenas falla en su cometido. La
combinacion de ambos peligros, la traicion de los amigos y el castigo fisico del religioso, generan
un cambio de mentalidad en el mur, analogo al que describe el sabio Berzebuey en su preambulo.

El discurso del mur tiene como elemento central de critica el interés excesivo por el aver,
entendido este en la acepcion nominal del término. En este sentido se diferencia del discurso de
Berzebuey, ya que este, mas extenso y complejo, no desacredita a una Unica forma de entender la
vida sino que despliega una serie de creencias —médicas, religiosas— para rechazarlas una por una.
En el caso del mur, la critica esta dirigida a la concepcion materialista de la vida, a la vez que
despliega un vituperio de la pobreza, a la que se sindica como la responsable de todos los males
que aquejan al hombre: “Et la pobredat es comiengo et rrayz de toda tribulagion e fase al ome ser

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 127-135



Florencia L. Miranda 131

muy menospreciado e mendigo e escaso et fazele perder el seso e el entendimiento e es manera de
sospecha e tuelle la verguenga e es suma de todas las trybulagiones” (288, ms. B). En este doble
juego, el mur critica el excesivo apego a los bienes materiales a la vez que demoniza la pobreza.
La conclusion a la que llega, luego de este extenso discurso de tono antimaterialista, es semejante
al vuelco ascético de Berzebuey: la mayor riqueza es no desear y darse por satisfecho con lo que
se tiene: “oy a los sabios decir que non es ninguna obra tan buena commo asmar, nin ningund
temor de Dios tal commo retenerse de mal fazer, nin ningund linaje commo buenas costunbres,
nin ninguna rriqueza commo tenerse por abastado con lo que Dios le da” (ms. A, 291). Este cambio
de mentalidad también se refleja en la morada que elige luego de salir de la casa del religioso que
es una cueva en el campo. En palabras de Maria Jesus Lacarra:

En ambas versiones castellanas, el abandono de los falsos amigos contribuira a desengafiar
al personaje, unido a los golpes que le proporciona el huésped cuando trata en dos ocasiones
de recuperar su dinero. Finalmente el raton renace a una nueva vida y se traslada al campo.
Su concepto de la amistad, su generosidad y su renuncia quedan, por tanto, explicados a
partir de su autobiografia. (2018: 62).

Este relato autobiografico, si bien es narrado por uno de los personajes del capitulo, esta
estructurado como un relato marco que tiene dos niveles de representacion, aunque en los
manuscritos castellanos es un fragmento problematico por sus faltantes. EI mur pone en boca del
huésped del religioso, uno de los personajes de su historia, el apologo de la mujer que cambié el
sésamo. Dentro de este relato, a su vez, la mujer narra el relato del lobo y el arco. En ambos
manuscritos castellanos se registran faltantes que dificultan la comprension de estas historias
enmarcadas: en el manuscrito A el folio 47 est4 en blanco, y suponemos que abarcaria tanto el
relato de la mujer y el sésamo como el del lobo, mientras que en el manuscrito B falta el final del
cuento de la mujer y el sésamo. Estos faltantes no impiden valorar la complejidad estructural de la
historia del mur, complejidad que le otorga relevancia al relato dentro del capitulo.

La primera persona testimonial: “El religioso y las dos palomas”

El ultimo relato narrado en primera persona es el de “El religioso y las dos palomas”, que
clausura el capitulo “Del fijo del rrey e del fydalgo e de sus compafieros”. Este capitulo se presume
de origen indio, aunque carecemos de certezas concretas sobre su origen.® El tema principal que
se expone es la predestinacion divina, y por esta razdn sus protagonistas pertenecen a cuatro
estamentos distintos: un hijo de rey, un hidalgo, un comerciante y un labrador. El relato del
religioso y las palomas es el Gnico ap6logo que se inserta dentro del capitulo. Este capitulo es el
décimo cuarto de la edicién de Dohla y, como sucede con los capitulos que se encuentran luego
de pasar la mitad de la coleccion, tienen pocos relatos insertados o ninguno. En el cierre del
capitulo, una vez que se ha verificado la infalibilidad de la ventura divina, el hijo del rey, que es
el protagonista indiscutido de la historia, manda a llamar a los hombres del pueblo y formula un
discurso sobre la predestinacion divina.

Et mando el rrey llegar los grandes omnes de su rregfio e sus cabdillos e alcalles e
rreligiosos por fazer les sermon. Et fizo su sermon breue e bien departido con grant

8 Johannes Hertel (1914: 371-387) plantea que este capitulo de origen indio fue uno de los afiadidos por Burzdy, el
traductor persa. Francois de Blois (1990: 15) lo contradice.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 127-135



Florencia L. Miranda 132

sabiduria et predico les e acugio les a fazer buenas obras con que se llegasen a Dios e le
non fuesen desobedientes. (ms. A, 454)

Una vez que el principe termina el sermon, que solo se menciona de forma indirecta en los
manuscritos castellanos y en los arabes, uno de los asistentes a la reunidn se incorpora y toma la
palabra. Se trata de un religioso, nasik en &rabe, que es el término utilizado para definir a un asceta.
El discurso de este religioso, a diferencia del que acaba de pronunciar el principe, si se explicitara
y, de hecho, es la historia con la que se cierra el capitulo, dado que, cuando termina la interlocucion
de este religioso, el capitulo concluye.

Hay un elemento que une a la mayoria de los relatos que tienen ascetas como personajes,
y es la problematizacion de los bienes de los que dispone el religioso. Ya sea porque es victima de
un robo o, en este caso, porque lleva a cabo una compra, es necesario que a la presencia del
religioso se le adicione una explicacion sobre el origen de sus bienes. El religioso inicia su relato
comentando que, antes de volverse un asceta, tenia en su poder dos monedas, con las que compro
una pareja de palomas que estaban en poder de un cazador y lo guiaron a un tesoro escondido. Se
menciona una suerte de regateo por el precio de ambas palomas en el que queda claro que la Gnica
razon que tiene el religioso para comprar ambas aves es la piedad que siente al verlas debilitadas
en las redes del cazador.

Dado que el objetivo del religioso es liberarlas para que puedan vivir una vida juntas y en
libertad, se traslada a un campo donde las suelta. Grande es su sorpresa cuando nota que las
palomas vuelan en circulo y no se alejan de él. Preocupado porque puedan estar muy débiles para
volar, se les acerca para descubrir que las palomas sefialan insistentemente la raiz de un arbol. El
religioso excava donde las palomas le sefialan y encuentra una jarra cargada con monedas.

Este ap6logo podria haber terminado en este punto: las palomas le devuelven al religioso,
que ha gastado en ellas sus tltimas dos monedas, mucho mas dinero del que empled. Sin embargo,
no debemos olvidar que larazén por la que el religioso se atreve a tomar la palabra en una asamblea
presidida por el rey recientemente coronado es para reafirmar el planteo de la infalibilidad de la
ventura que ha llevado a cabo el rey en un sermén previo. Para dejar en claro que este relato trata
la predestinacion fijada, el religioso le pide a Dios que permita hablar a las palomas. Esto sucede
—y nos recuerda a otro relato del Calila de origen indio, la rata transformada en nifia, donde otro
religioso que acaba de salvar una rata le pide a Dios en este caso que la transforme en una
muchacha para poder cuidarla como una hija—y el hombre les pregunta a las palomas, si tienen
suficiente sabiduria como para saber sobre las cosas que estan enterradas debajo de la tierra, ;como
es posible que hubieran caido en la red del pajarero?

Las palomas le contestan con un discurso sobre la infalibilidad del juicio divino:

Omne bueno, ¢non sabes que la aventura del juyzio de Dios vence a toda cosa, e que
ninguno no le puede contrastar? Et quanto viste que acaescio de nos e de ty, fasta que
llegaste a la rrayz deste arbol, (non) fue sy non por la aventura que nos fue prometida. (ms.
A, 457)

Todos los eventos narrados: la encarcelacion de las palomas, los dos dinares que el
religioso emplea en ellas, el tesoro enterrado, forman parte de un cuidadoso juicio prefijado por la
voluntad divina. Lo llamativo en este capitulo es que, si bien el hijo del rey es el protagonista y es
quien formula la tesis de la infalibilidad de la ventura divina y del destino prefijado, su sermén es
confirmado y concluido por un religioso asceta que toma la palabra y que se la cede, en su relato,

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 127-135



Florencia L. Miranda 133

a dos palomas, que son quienes tienen la palabra final en el capitulo. Asistimos a una muestra del
valor testimonial de la primera persona, en la toma de la palabra del religioso, que se enfatiza
cuando, luego de hablar en la asamblea ante el rey electo, utiliza su propia voz para reproducir la
voz milagrosa de las aves, que concluyen, de una forma sobrenatural, la discusion sobre la
infalibilidad del juicio divino.

Nuevamente la primera persona se utiliza para narrar el vuelco en la vida de un personaje
que elige el ascetismo, el desprendimiento y la piedad. EI religioso se desprende de sus Gltimas
monedas para comprar estas dos aves de las que también tiene previsto desprenderse. El efecto
paraddjico subyacente al hecho de que las aves le recompensen con mucho mas dinero del que
acaba de gastar se matiza por la brevedad y efectividad del relato. Asi como el hijo del rey,
protagonista del capitulo, plantea su sermon sobre la infalibilidad de la ventura divina luego dela
narracion detallada su historia a lo largo del capitulo, el religioso utiliza la primera persona que,
como ha mencionado Maria Jesus Lacarra, tiene una potencia narrativa destacable, para, con un
relato breve y anecdoético, confirmar y clausurar este mismo planteo.

A manera de conclusion: la autoridad de la primera persona

Con este analisis de las tres historias formuladas en primera persona en el Calila, se
confirma el vinculo planteado por Maria Jesus Lacarra 'y Cacho Blecua entre el uso de la primera
persona y la narracion de una transformacion espiritual que tiende al ascetismo y el
desprendimiento. El tono confesional que otorga la primera persona al relato es una explicacion
posible a esta coincidencia en los tres relatos analizados. Sin embargo, cada historia enfatiza e
ilumina un rasgo distinto en el camino de la conversidn: en el caso de Berzebuey, es una busqueda
que lo aleja de la realidad cortesana y lo lleva a desmentir una serie de creencias que se relacionan
con la vida en sociedad, en particular en lo atinente a los discursos cientifico y religioso; en el caso
del mur, se trata de un vituperio de la acumulacion de la riqueza y el materialismo, mientras que
la historia del religioso se vale de elementos vinculados con el intercambio monetario para dejar
en claro la tesis de la infalibilidad de la ventura divina

En los tres casos la primera persona amplifica la potencia argumentativa para darle peso a
la tesis que se sostiene con la narracion de la propia historia. En el caso, de la biografia de
Berzebuey, esta primera persona modela la historia de su propia experiencia de una forma
modélica, en un camino con distintas instancias intermedias en las que se despoja de manera
gradual de creencias e ideas aprendidas que contradicen su camino de iluminacion espiritual. Esta
primera persona es la de un narrador experimentado, cuya experticia profesional como médico
refuerza su autoridad. Partiendo de su conocimiento profesional, esta primera persona narradora
puede desacreditar una serie de ideas y conceptos que se le interponen en el camino elegido, del
ascetismo y la humildad.

En la historia del mur, la autoridad de la primera persona se basa en la situacion
experimentada por el narrador de primera mano. El sufrimiento y la violencia que se infligen sobre
el narrador una vez que cae en desgracia moldean de manera concluyente su perspectiva sobre
cuestiones existenciales centrales como la valoracion de los bienes materiales y la blusqueda de
amistades sinceras.

Por ultimo, la historia del religioso es coronada con la narracion de un milagro, es decir, a
a la autoridad que reviste su condicion de religioso asceta se le suma la ejecucion de un acto
sobrenatural del orden religioso, que clausura de forma definitiva los debates que se dan en el
capitulo sobre la infalibilidad del juicio divino.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 127-135



Florencia L. Miranda 134

Estas tres narraciones en primera persona se encuentran en las versiones arabes de forma
inalterada en sus detalles centrales, lo que refuerza la postulacion de la forma aproblemética en
que los contenidos orientales del Calila se han asimilado en el contexto alfonsi.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 127-135



Florencia L. Miranda 135

Obras citadas

al-Biruni, A. al-Riyhan. Kitab al-Biruni fi Tahgiq ma li-al-Hind. Andhra Pradesh: Osmania
Oriental Publication Bureau, 1958.

Al-Mugaffa, Ibn. Kalila Wa Dimna. Editado por ‘Abd-al-Wahhab ‘Azzam. El Cairo: Dar Al-
Maaref, 1980.

Carbonell i Cortés, Ovidi. Traducir al otro: traduccion, exotismo, poscolonialismo. Cuenca:
Ediciones de Universidad de Castilla - La Mancha, 1997.

de Blois, Frangois. Burzoy’s Voyage to India and the Origin of the Book of Kalilah wa Dimnah.
Londres: Royal Asiatic Society, 1990.

Dohla, Hans (ed.). El libro de Calila e Dimna (1251): edicion nueva de los dos manuscritos
castellanos, con una introduccion intercultural y un analisis lexicografico arabe-espafiol.
Zaragoza: Instituto de Estudios Islamicos y del Oriente Préximo, 2009.

Gabrieli, Francesco. “L’Opera di Ibn al-Mugqaffa”. Rivista degli studi orientali 13(3) (1932): 197-
247.

Hertel, Johannes. Das Pariicatantra : seine Geschichte und seine Verbreitung. Leipzig - Berlin:
Teubner, 1914,

Lacarra, Maria Jesus. La cuentistica medieval en Espafia: los origenes. Zaragoza: Departamento
de Literatura Espafiola, Universidad de Zaragoza, 1979.

---. “Ratas, nifos y ratones en el Calila e Dimna”. Hugo Bizzarri ed. Monde animal et végetal dans

le récit bref du Moyen Age. Wiesdaben: Reichert Verlag, 2018. 55-68.

Manuscrito Arabe 3478 de la BNF: Kalila wa Dimna traduit par ‘Abd Allah ibn al-Mugqaffa .
Testimonio alojado en la BNF y digitalizado en
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b10510991x.image

Noldeke, Theodor. Burzées Einleitung zu dem Buche Kalila waDimna. Strassburg: Karl J. Triibner,
1912.

Pardo, Madeleine. “L’itinéraire spirituel de Berzebuey”. Cahiers d’Etudes Hispaniques
Médiévales 17(1) (2006): 11-21.

Pym, Arthur. Exploring Translation Theories. London ; New York: Routledge, 2010.

Rubio Tovar, Joaquin. Literatura, historia y traduccion. Madrid: Ediciones La Discreta, 2013.

Shaked, Saul. (1995) “From Iran to Islam: notes on some themes in transmission”. From
Zoroastrian Iran to Islam. Studies in Religious History and Intercultural Contacts.
Aldershot: Variorum, 1995. 31-67.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 127-135


https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b10510991x.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b10510991x.image

