
Florencia L. Miranda  127 
 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 127-135 

 Las representaciones del testimonio en primera persona en el Calila e Dimna 

  

Florencia L. Miranda  

(Seminario de Edición y Crítica Textual;  

Instituto de Investigaciones Bibliográficas y Crítica Textual (Conicet);  

Universidad Nacional de Lomas de Zamora) 

 

Introducción: el origen oriental del Calila e Dimna 

 
La traducción del Calila e Dimna del árabe al castellano en 1251 constituye el punto final 

de una historia textual extensa y compleja, que tiene como punto de partida el siglo III en la India, 

donde se origina el Panchatantra, una colección de relatos enmarcados que constituye la fuente 

de los primeros cinco capítulos del Calila;1luego, en las traducciones al persa media en el siglo VI 

y al árabe en el siglo VIII, se agrega una serie de capítulos, de forma tal que el Calila castellano 

termina contando con dieciséis capítulos y tres preámbulos. Esta serie de traducciones y 

refundiciones en distintos ambientes socioculturales va dando forma al texto; en palabras de 

Joaquín Rubio Tovar: “cada traducción es una interpretación nueva y añade nuevo valor al 

original” (2013: 113). Asimismo, es posible rastrear en las distintas historias del Calila algunos 

elementos y representaciones que constituyen indicios de sus orígenes orientales. 

La adición de prólogos en distintas etapas de traducción que contienen tanto información 

extratextual como relativa a la buena lectura de la colección es una característica que destaca al 

Calila por sobre otras colecciones ejemplares de la época. En primer lugar, aunque contradiciendo 

la lógica cronológica, se encuentra el prólogo de Ibn al-Muqaffa‘, traductor del persa al árabe, 

quien lleva a cabo una suerte de guía de lectura y entendimiento de la obra; en segundo lugar, el 

“Capitulo commo el rrey Dexerbe enbio a Berzebuy a tierra de Yndia”, en el que se literaturiza el 

proceso de traducción del Calila al persa medio, y se introduce la figura de Berzebuey o Burzōy, 

un médico persa miembro de la corte de Cosroes I que es señalado como el encargado de conseguir 

el texto indio y traducirlo al persa. Finalmente, “La estoria de Berzebuey” profundiza en la vida 

de este personaje y cierra la tríada prologal. 

 Este preámbulo autobiográfico, en el que el traductor persa narra la historia de su vida y su 

búsqueda espiritual, se relaciona con uno de los temas que vertebran la colección, que es la 

pregunta por el objetivo de la existencia y la elección de un estilo de vida que resulte significativo 

a nivel espiritual. Esta disquisición existencial encuentra tanto en el discurso de Berzebuey, como 

en diferentes personajes ficcionales de los capítulos narrativos. En íntima relación con la pregunta 

por el objetivo de la vida se encuentra una característica muy escasa en el Calila, que es la 

narración en primera persona. Solo tres narradores utilizan la primera persona en la colección, y 

los tres coinciden en la narración de la elección de una vía piadosa y ascética.  

 A continuación se llevará a cabo un análisis de la relación entre la primera persona, la 

narración autobiográfica y el ascetismo en tres relatos del Calila e Dimna castellano, poniéndolos 

en relación, cuando sea pertinente, con versiones árabes,2 con el objetivo de analizar la obra en el 

 
1 Exceptuando el capítulo II, “La pesquisa de Dimna”, que continúa al primero y es un agregado del traductor árabe. 
2 Se tendrán en cuenta especialmente el ms. BNF Arabe 3478, que es considerado uno de los manuscritos árabes más 

cercanos a la versión castellana (Döhla, 2009: 37) y la edición de ʿAbd-al-Wahhāb ʿAzzām (1980) del manuscrito 

4095/3 de la Süleymaniye Kütüphanesi, datado en 1221, que es el testimonio más antiguo conservado del Kalila 

árabe. 



Florencia L. Miranda  128 
 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 127-135 

contexto castellano de su traducción sin dejar de tener en cuenta su origen oriental y sus múltiples 

versiones previas.  

Se apela al enfoque de la traducción cultural, una noción nacida de los estudios de 

traducción, entendida como un proceso en el que una cultura adapta, contextualiza y resignifica 

contenidos, experiencias y conceptos provenientes de un contexto cultural ajeno,3 lo que, en este 

caso, tiene como resultado textos “híbridos”, entendidos como el producto de un pasaje 

intercultural. La traducción del Calila es entendida como un proceso en el que no hay un texto de 

partida ni un texto de llegada fijos, sino que la atención está centrada en los procesos culturales 

(Pym, 2010: 144). 

 Los tres relatos que se narran en primera persona son el capítulo introductorio de 

Berzebuey; la historia del mur, un relato insertado en el capítulo III “De la paloma collarada e del 

galapago e del gamo e del cueruo”4 y el relato conocido como “El religioso y las dos palomas” 

que pertenece al capítulo XIV, “Del fijo del rrey e del fydalgo e de sus compañeros”.  María Jesús 

Lacarra fue la primera en llamar la atención sobre estos tres relatos narrados en primera persona  

a los que denominó “historias vividas”. La narración en primera persona es un elemento muy raro 

en las colecciones medievales, por lo cual Lacarra destaca que “dentro de unos esquemas 

narrativos elementales, como los del Calila, la narración en primera persona supone una gran 

novedad y un esfuerzo notorio para romper los moldes tradicionales”.  Asimismo, señala que las 

tres historias “narran la biografía de ‘conversos’ hacia nuevas formas de vida más próximas a los 

demás y con tintes religiosos” (1979: 67). 

 

La primera persona modélica: la historia de Berzebuey 

 

 La historia del médico Berzebuey o Burzōy es un agregado de la etapa de la traducción 

pahlavi. En la traducción al persa se presupone que se agregaron dos prólogos introductorios; el 

primero es el que narra el viaje de Burzōy a la India, donde traduce el Calila al pahlavi, y el 

segundo es la biografía de Burzōy, cuyo añadido plantea en el texto que fue un pedido del médico 

al rey Cosroes como recompensa por su arduo viaje y la traducción. En las versiones árabes5 se 

explicita que, luego del regreso del sabio con el Calila traducido al persa, el rey Cosroes le ofrece 

que elija una recompensa y el médico pide que Buzurgmihr, otro sabio, escriba su biografía y se 

coloque al principio de la colección. También se explicita la sorpresa del rey por la humildad del 

pedido del sabio en comparación con la recompensa que merecería su gesta y se enfatiza el valor 

ejemplar que tiene la inserción de la biografía del médico en el inicio de la obra.  

En los manuscritos castellanos no hallamos ninguna explicación sobre el agregado de la 

biografía de Berzebuey. En el manuscrito B se lee: “Et era el prymero capitulo deste libro el 

capitulo de Berzehuy et de lo que  dixo de sy e de su lynaje et de commo era movibile en las cosas,  

tanto que el ovo de meter esto a rreligion” (124); se trata de una mención recopilatoria de los 

elementos más relevantes del capítulo, en la que podría aventurarse incluso la mano de un copista. 

 
3 Cito a Ovidi Carbonell i Cortes: “[c]ualquier aproximación a una cultura dada siempre implica un proceso de 

traducción; que la traducción se articula en varios niveles, de los cuales el nivel lingüístico (aquel de la equivalencia 

semántica) puede presentarse como el primero o fundamental; y que puede decirse que cualquier discurso cultural 

constituye un texto. En consecuencia, la traducción cultural, como nivel superior de influencia recíproca entre culturas, 

tiene lugar siempre que una experiencia ajena se interioriza y reescribe en la cultura en la que esa experiencia es 

recibida” (1997: 103). 
4 Salvo indicación en contrario, todas las citas del Calila e Dimna se hacen tomando como base la edición de Hans 

Döhla (2009) por lo que solo se indicarán el número de página y el manuscrito que corresponda. 
5 La versión persa no se ha conservado, por lo que la reconstrucción de sus contenidos es hipotética.  



Florencia L. Miranda  129 
 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 127-135 

No hay alusiones al pedido del médico para insertar el preámbulo en la colección ni al sabio que 

redacta su biografía. La inserción de la biografía de Berzebuey es, en la versión castellana, 

inmotivada; Madeleine Pardo habla de un relato abrupto y mal unido  y señala que el primer efecto 

de lectura que genera la introducción de la biografía de Burzōy es el aislamiento de la figura del 

sabio: si en el prólogo en el que narra su viaje lo veíamos en acción en la corte persa y en la india, 

rodeado de sabios y cortesanos, en su autobiografía lo vemos en soledad, haciéndose preguntas 

trascendentales y buscando el sentido a su existencia (Pardo, 2006: 4, 6). La persecución de la 

sabiduría y del sentido de la vida tal como están planteados en este preámbulo constituyen una 

tarea solitaria e introspectiva, que implica derribar creencias previas, como las que brindan las 

religiones y la ciencia. Al tratarse de una obra cuyo objetivo es ofrecer una serie de enseñanzas 

para la vida en la corte, la inserción de la historia de un sabio cortesano que encuentra la 

iluminación en la vida ascética, apartada, reflexiva, no deja de despertar sorpresa y contribuye con 

la complejidad del mensaje ejemplar presente en la colección.6 

Este capítulo contiene dos apartados que han llamado la atención de la crítica por diversas 

razones. El primero es conocido como la reflexión sobre las religiones: el sabio ha descubierto que 

la medicina, con la que cura a los enfermos, tiene un límite muy concreto, que es la muerte, y que 

“la enfermedat del alma es la mayor enfermedat” (ms. B, 132). Por esa razón inicia su búsqueda 

espiritual para encontrar un sentido superador al carácter irremediable de la muerte, y su primera 

apelación en esta búsqueda es a las religiones, a las que se dirige en duros términos: 

 

Et falle las leyes mucho alongadas e las letras muchas, et aquellos que las tenian, avian 

las heredadas de sus padres, e otros que las  tenian a amidos e con miedo, et otros que 

querian aver  por ellas este mundo e que se trabajauan de ganar con ellas en sus vidas, et 

otros entendidos de synples voluntades que non dudauan que tenian verdat et non avian 

dello byua rrazon nin cosa con que cunpliesen de  rrazon a quien les fiziese dello question. 

Et todos se enfyngien que tenien derecho et que los que contra ellos eran que yazian en 

yerro e en perdimiento. (MS. B, 132-133) 

 

La desacreditación de todas las religiones por considerarlas una costumbre heredada o 

impuesta a la fuerza y por carecer de verdadero respaldo espiritual es uno de los fragmentos más 

polémicos del discurso del médico, y ha llevado a que el historiador persa al-Bīrūnī en el siglo XI  

considere que detrás de estas palabras está en realidad la mano de Ibn al-Muqaffa‘, el traductor 

árabe de origen persa, quien agregó una reflexión propia “disfrazada” en el discurso del sabio 

persa.7  

El segundo apartado que ha suscitado la atención de los especialistas es el conocido como 

el “discurso médico”, en el que, para probar la premisa de que el dolor y el sufrimiento son parte 

esencial de la existencia humana, lleva a cabo una descripción del desarrollo de la vida desde la 

concepción del feto y el embarazo que culmina con la muerte, en la que, según Nöldeke (1912) y 

Hertel (1914) se exponen diversos puntos de contacto con teorías médicas indias. 

 
6 El vituperio a la vida cortesana es un tema recurrente en la colección, ya sea de forma explícita, como en el 

parlamento de Dimna en “Del leon e del buey” (162-165) y en boca del chacal religioso en “Del leon e del anxahar 

rreligioso” (416-419), ya sea de forma implícita, en el retrato de los peligros que abordan a los cortesanos en los 

capítulos “Del rrey Beramer e del ave que dizen Catra” y “Del rrey Çederano e del su aguazil Beled e de su muger 

Elbed”, entre otros. 
7 A favor de la autoría de Ibn al-Muqaffa’ tal como es planteada por al-Bīrūnī (1958: 123) véanse Nöldeke (1912: 3) 

y Gabrieli (1932: 202); en contra, véanse de Blois (1990: 27) y Shaked (1995: 51). 



Florencia L. Miranda  130 
 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 127-135 

Puede pensarse, entonces, que la primera persona en la biografía de Berzebuey se configura 

de distintas formas de acuerdo con la instancia de enunciación y el objeto tratado. Puede erigirse 

como un árbitro de las creencias propias y ajenas, o valerse de su conocimiento de la materia 

médica en pos de otorgarle base científica a una crisis espiritual de índole personal. 

Por último, al tratarse de un preámbulo, otra cuestión que surge es la forma en que este 

relato introduce los capítulos que se encuentran a continuación y cómo se relaciona con estos. 

Pardo entiende la autobiografía como un garante de la verdad que contiene la obra (2006: 7-8). Es 

destacable que, a diferencia del prólogo de Ibn al Muqaffa‘, el traductor árabe, Burzōy no habla 

sobre la colección que acaba de traducir ni brinda consejos para su mejor entendimiento. El sabio 

persa se posiciona a sí mismo en una categoría ejemplar y plantea que la única forma de alcanzar 

la iluminación es cuestionando todo lo aprendido hasta el momento: su formación como médico, 

las doctrinas religiosas propias y ajenas, hasta conseguir la sabiduría en el despojo que brinda el 

ascetismo. 

 

La primera persona narradora: la historia del mur 

 

El énfasis en el despojo y la humildad conectan la autobiografía del sabio persa con el 

relato del mur en el capítulo III, de la paloma collarada. Este capítulo proviene del Panchatantra 

y también se lo conoce como el capítulo de los puros amigos porque se relata la historia de una 

amistad improbable entre animales tan disímiles como un ratón, una paloma, un cuervo, una 

tortuga y un gamo. 

El mur o ratón cumple, al igual que Berzebuey, la función de impartir sabiduría, ya que se 

lo considera el miembro nuclear del vínculo de amistad entre los animales. El cuervo, al presenciar 

el afecto y la solidaridad existentes entre la paloma y el mur, tiene “codiçia de poner su amor con 

el mur” (277, ms. B) y busca iniciar una relación de amistad con él. Este acercamiento del cuervo 

al mur genera una relación de amistad que luego se extiende a los otros animales. El mur, entonces, 

cuenta su historia a sus amigos recientes. El ratón vivía en la casa de un religioso, donde robaba la 

comida sobrante que el hombre colocaba en un cestillo colgante. Recibe la visita de un huésped, 

quien descubre el secreto del roedor: en su cueva tenía un pequeño tesoro compuesto por monedas 

de oro que le daba poderes especiales que le permitían saltar más alto de lo esperado y alcanzar el 

cestillo. Una vez removidas las monedas de su escondite, el mur no consigue llegar más al lugar 

donde el religioso guarda la comida, pierde el favor de sus amigos, que solo lo admiraban porque 

les proveía alimento, y es echado a palazos. Esta historia, narrada en primera persona, alerta sobre 

los peligros que entraña otorgarle excesiva importancia a los bienes materiales. Este peligro está 

explicitado de dos maneras: por un lado, el constante riesgo al que se expone el mur al llevar a 

cabo los robos cotidianos al religioso; por otro lado, la confusión que generan las falsas amistades 

que lo rodean mientras tiene éxito en su empresa y lo abandonan apenas falla en su cometido. La 

combinación de ambos peligros, la traición de los amigos y el castigo físico del religioso, generan 

un cambio de mentalidad en el mur, análogo al que describe el sabio Berzebuey en su preámbulo.  

El discurso del mur tiene como elemento central de crítica el interés excesivo por el aver, 

entendido este en la acepción nominal del término. En este sentido se diferencia del discurso de 

Berzebuey, ya que este, más extenso y complejo, no desacredita a una única forma de entender la 

vida sino que despliega una serie de creencias –médicas, religiosas– para rechazarlas una por una. 

En el caso del mur, la crítica está dirigida a la concepción materialista de la vida, a la vez que 

despliega un vituperio de la pobreza, a la que se sindica como la responsable de todos los males 

que aquejan al hombre: “Et la pobredat es comienço et rrayz de toda tribulaçion e fase al ome ser 



Florencia L. Miranda  131 
 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 127-135 

muy menospreçiado e mendigo e escaso et fazele perder el seso e el entendimiento e es manera de 

sospecha e tuelle la verguença e es suma de todas las trybulaçiones” (288, ms. B). En este doble 

juego, el mur critica el excesivo apego a los bienes materiales a la vez que demoniza la pobreza. 

La conclusión a la que llega, luego de este extenso discurso de tono antimaterialista, es semejante 

al vuelco ascético de Berzebuey: la mayor riqueza es no desear y darse por satisfecho con lo que 

se tiene: “oy a los sabios decir que non es ninguna obra tan buena commo asmar, nin ningund 

temor de Dios tal commo retenerse de mal fazer, nin ningund linaje commo buenas costunbres, 

nin ninguna rriqueza commo tenerse por abastado con lo que Dios le da” (ms. A, 291). Este cambio 

de mentalidad también se refleja en la morada que elige luego de salir de la casa del religioso que 

es una cueva en el campo. En palabras de María Jesús Lacarra: 

 

En ambas versiones castellanas, el abandono de los falsos amigos contribuirá a desengañar 

al personaje, unido a los golpes que le proporciona el huésped cuando trata en dos ocasiones 

de recuperar su dinero. Finalmente el ratón renace a una nueva vida y se traslada al campo. 

Su concepto de la amistad, su generosidad y su renuncia quedan, por tanto, explicados a 

partir de su autobiografía. (2018: 62). 

 

Este relato autobiográfico, si bien es narrado por uno de los personajes del capítulo, está 

estructurado como un relato marco que tiene dos niveles de representación, aunque en los 

manuscritos castellanos es un fragmento problemático por sus faltantes. El mur pone en boca del 

huésped del religioso, uno de los personajes de su historia, el apólogo de la mujer que cambió el 

sésamo. Dentro de este relato, a su vez, la mujer narra el relato del lobo y el arco. En ambos 

manuscritos castellanos se registran faltantes que dificultan la comprensión de estas historias 

enmarcadas: en el manuscrito A el folio 47 está en blanco, y suponemos que abarcaría tanto el 

relato de la mujer y el sésamo como el del lobo, mientras que en el manuscrito B falta el final del 

cuento de la mujer y el sésamo. Estos faltantes no impiden valorar la complejidad estructural de la 

historia del mur, complejidad que le otorga relevancia al relato dentro del capítulo. 

 

La primera persona testimonial: “El religioso y las dos palomas” 

 

El último relato narrado en primera persona es el de “El religioso y las dos palomas”, que 

clausura el capítulo “Del fijo del rrey e del fydalgo e de sus compañeros”. Este capítulo se presume 

de origen indio, aunque carecemos de certezas concretas sobre su origen.8 El tema principal que 

se expone es la predestinación divina, y por esta razón sus protagonistas pertenecen a cuatro 

estamentos distintos: un hijo de rey, un hidalgo, un comerciante y un labrador. El relato del 

religioso y las palomas es el único apólogo que se inserta dentro del capítulo. Este capítulo es el 

décimo cuarto de la edición de Döhla y, como sucede con los capítulos que se encuentran luego 

de pasar la mitad de la colección, tienen pocos relatos insertados o ninguno. En el cierre del 

capítulo, una vez que se ha verificado la infalibilidad de la ventura divina, el hijo del rey, que es 

el protagonista indiscutido de la historia, manda a llamar a los hombres del pueblo y formula un 

discurso sobre la predestinación divina. 

 

Et mando el rrey llegar los grandes omnes de su rregño e sus cabdillos e alcalles e 

rreligiosos por fazer les sermon. Et fizo su sermon breue e bien departido con grant 

 
8 Johannes Hertel (1914: 371-387) plantea que este capítulo de origen indio fue uno de los añadidos por Burzōy, el 

traductor persa. François de Blois (1990: 15) lo contradice. 



Florencia L. Miranda  132 
 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 127-135 

sabiduría et predico les e acuçio les a fazer buenas obras con que se llegasen a Dios e le 

non fuesen desobedientes. (ms. A, 454) 

 

Una vez que el príncipe termina el sermón, que solo se menciona de forma indirecta en los 

manuscritos castellanos y en los árabes, uno de los asistentes a la reunión se incorpora y toma la 

palabra. Se trata de un religioso, nāsik en árabe, que es el término utilizado para definir a un asceta. 

El discurso de este religioso, a diferencia del que acaba de pronunciar el príncipe, sí se explicitará 

y, de hecho, es la historia con la que se cierra el capítulo, dado que, cuando termina la interlocución 

de este religioso, el capítulo concluye. 

Hay un elemento que une a la mayoría de los relatos que tienen ascetas como personajes, 

y es la problematización de los bienes de los que dispone el religioso. Ya sea porque es víctima de 

un robo o, en este caso, porque lleva a cabo una compra, es necesario que a la presencia del 

religioso se le adicione una explicación sobre el origen de sus bienes. El religioso inicia su relato 

comentando que, antes de volverse un asceta, tenía en su poder dos monedas, con las que compró 

una pareja de palomas que estaban en poder de un cazador y lo guiaron a un tesoro escondido. Se 

menciona una suerte de regateo por el precio de ambas palomas en el que queda claro que la única 

razón que tiene el religioso para comprar ambas aves es la piedad que siente al verlas debilitadas 

en las redes del cazador.  

Dado que el objetivo del religioso es liberarlas para que puedan vivir una vida juntas y en 

libertad, se traslada a un campo donde las suelta. Grande es su sorpresa cuando nota que las 

palomas vuelan en círculo y no se alejan de él. Preocupado porque puedan estar muy débiles para 

volar, se les acerca para descubrir que las palomas señalan insistentemente la raíz de un árbol. El 

religioso excava donde las palomas le señalan y encuentra una jarra cargada con monedas. 

Este apólogo podría haber terminado en este punto: las palomas le devuelven al religioso, 

que ha gastado en ellas sus últimas dos monedas, mucho más dinero del que empleó. Sin embargo, 

no debemos olvidar que la razón por la que el religioso se atreve a tomar la palabra en una asamblea 

presidida por el rey recientemente coronado es para reafirmar el planteo de la infalibilidad de la 

ventura que ha llevado a cabo el rey en un sermón previo. Para dejar en claro que este relato trata 

la predestinación fijada, el religioso le pide a Dios que permita hablar a las palomas. Esto sucede 

–y nos recuerda a otro relato del Calila de origen indio, la rata transformada en niña, donde otro 

religioso que acaba de salvar una rata le pide a Dios en este caso que la transforme en una 

muchacha para poder cuidarla como una hija– y el hombre les pregunta a las palomas, si tienen 

suficiente sabiduría como para saber sobre las cosas que están enterradas debajo de la tierra, ¿cómo 

es posible que hubieran caído en la red del pajarero? 

Las palomas le contestan con un discurso sobre la infalibilidad del juicio divino:  

 

Omne bueno, ¿non sabes que la aventura del juyzio de Dios vençe a toda cosa, e que 

ninguno no le puede contrastar? Et quanto viste que acaesçio de nos e de ty, fasta que 

llegaste a la rrayz deste arbol, (non) fue sy non por la aventura que nos fue prometida. (ms. 

A, 457) 

 

Todos los eventos narrados: la encarcelación de las palomas, los dos dinares que el 

religioso emplea en ellas, el tesoro enterrado, forman parte de un cuidadoso juicio prefijado por la 

voluntad divina. Lo llamativo en este capítulo es que, si bien el hijo del rey es el protagonista y es 

quien formula la tesis de la infalibilidad de la ventura divina y del destino prefijado, su sermón es 

confirmado y concluido por un religioso asceta que toma la palabra y que se la cede, en su relato, 



Florencia L. Miranda  133 
 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 127-135 

a dos palomas, que son quienes tienen la palabra final en el capítulo. Asistimos a una muestra del 

valor testimonial de la primera persona, en la toma de la palabra del religioso, que se enfatiza 

cuando, luego de hablar en la asamblea ante el rey electo, utiliza su propia voz para reproducir la 

voz milagrosa de las aves, que concluyen, de una forma sobrenatural, la discusión sobre la 

infalibilidad del juicio divino.  

Nuevamente la primera persona se utiliza para narrar el vuelco en la vida de un personaje 

que elige el ascetismo, el desprendimiento y la piedad. El religioso se desprende de sus últimas 

monedas para comprar estas dos aves de las que también tiene previsto desprenderse. El efecto 

paradójico subyacente al hecho de que las aves le recompensen con mucho más dinero del que 

acaba de gastar se matiza por la brevedad y efectividad del relato. Así como el hijo del rey, 

protagonista del capítulo, plantea su sermón sobre la infalibilidad de la ventura divina luego dela 

narración detallada su historia a lo largo del capítulo, el religioso utiliza la primera persona que, 

como ha mencionado María Jesús Lacarra, tiene una potencia narrativa destacable, para, con un 

relato breve y anecdótico, confirmar y clausurar este mismo planteo. 

 

A manera de conclusión: la autoridad de la primera persona 

 

Con este análisis de las tres historias formuladas en primera persona en el Calila, se 

confirma el vínculo planteado por María Jesús Lacarra y Cacho Blecua entre el uso de la primera 

persona y la narración de una transformación espiritual que tiende al ascetismo y el 

desprendimiento. El tono confesional que otorga la primera persona al relato es una explicación 

posible a esta coincidencia en los tres relatos analizados. Sin embargo, cada historia enfatiza e 

ilumina un rasgo distinto en el camino de la conversión: en el caso de Berzebuey, es una búsqueda 

que lo aleja de la realidad cortesana y lo lleva a desmentir una serie de creencias que se relacionan 

con la vida en sociedad, en particular en lo atinente a los discursos científico y religioso; en el caso 

del mur, se trata de un vituperio de la acumulación de la riqueza y el materialismo, mientras que 

la historia del religioso se vale de elementos vinculados con el intercambio monetario para dejar 

en claro la tesis de la infalibilidad de la ventura divina 

En los tres casos la primera persona amplifica la potencia argumentativa para darle peso a 

la tesis que se sostiene con la narración de la propia historia. En el caso, de la biografía de 

Berzebuey, esta primera persona modela la historia de su propia experiencia de una forma 

modélica, en un camino con distintas instancias intermedias en las que se despoja de manera 

gradual de creencias e ideas aprendidas que contradicen su camino de iluminación espiritual. Esta 

primera persona es la de un narrador experimentado, cuya experticia profesional como médico 

refuerza su autoridad. Partiendo de su conocimiento profesional, esta primera persona narradora 

puede desacreditar una serie de ideas y conceptos que se le interponen en el camino elegido, del 

ascetismo y la humildad. 

En la historia del mur, la autoridad de la primera persona se basa en la situación 

experimentada por el narrador de primera mano. El sufrimiento y la violencia que se infligen sobre 

el narrador una vez que cae en desgracia moldean de manera concluyente su perspectiva sobre 

cuestiones existenciales centrales como la valoración de los bienes materiales y la búsqueda de 

amistades sinceras.    

Por último, la historia del religioso es coronada con la narración de un milagro, es decir, a 

a la autoridad que reviste su condición de religioso asceta se le suma la ejecución de un acto 

sobrenatural del orden religioso, que clausura de forma definitiva los debates que se dan en el 

capítulo sobre la infalibilidad del juicio divino.   



Florencia L. Miranda  134 
 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 127-135 

Estas tres narraciones en primera persona se encuentran en las versiones árabes de forma 

inalterada en sus detalles centrales, lo que refuerza la postulación de la forma aproblemática en 

que los contenidos orientales del Calila se han asimilado en el contexto alfonsí.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



Florencia L. Miranda  135 
 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 127-135 

Obras citadas 

 

al-Bīrunī, A. al-Riyḥān. Kitab al-Bīrūnī fī Taḥqīq mā li-al-Hind. Andhra Pradesh: Osmania 

Oriental Publication Bureau, 1958. 

Al-Muqaffa, Ibn. Kalila Wa Dimna. Editado por ʿAbd-al-Wahhāb ʿAzzām. El Cairo: Dar Al-

Maaref, 1980. 

Carbonell i Cortés, Ovidi. Traducir al otro: traducción, exotismo, poscolonialismo. Cuenca: 

Ediciones de Universidad de Castilla - La Mancha, 1997. 

de Blois, François. Burzoy´s Voyage to India and the Origin of the Book of Kalilah wa Dimnah. 

Londres: Royal Asiatic Society, 1990. 

Döhla, Hans (ed.). El libro de Calila e Dimna (1251): edición nueva de los dos manuscritos 

castellanos, con una introducción intercultural y un análisis lexicográfico árabe-español. 

Zaragoza: Instituto de Estudios Islámicos y del Oriente Próximo, 2009. 

Gabrieli, Francesco. “L’Opera di Ibn al-Muqaffa”. Rivista degli studi orientali 13(3) (1932): 197-

247. 

Hertel, Johannes. Das Pañcatantra : seine Geschichte und seine Verbreitung. Leipzig - Berlin: 

Teubner, 1914. 

Lacarra, María Jesús. La cuentística medieval en España: los orígenes. Zaragoza: Departamento 

de Literatura Española, Universidad de Zaragoza, 1979. 

---. “Ratas, niños y ratones en el Calila e Dimna”. Hugo Bizzarri ed. Monde animal et végetal dans 

le récit bref du Moyen Âge. Wiesdaben: Reichert Verlag, 2018. 55-68. 

Manuscrito Arabe 3478 de la BNF: Kalīla wa Dimna traduit par ʿAbd Allāh ibn al-Muqaffaʿ. 

Testimonio alojado en la BNF y digitalizado en 

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b10510991x.image 

Nöldeke, Theodor. Burzöes Einleitung zu dem Buche Kalila waDimna. Strassburg: Karl J. Trübner, 

1912. 

Pardo, Madeleine. “L’itinéraire spirituel de Berzebuey”. Cahiers d’Études Hispaniques 

Médiévales 17(1) (2006): 11-21.  

Pym, Arthur. Exploring Translation Theories. London ; New York: Routledge, 2010. 

Rubio Tovar, Joaquín. Literatura, historia y traducción. Madrid: Ediciones La Discreta, 2013. 

Shaked, Saul. (1995) “From Iran to Islam: notes on some themes in transmission”. From 

Zoroastrian Iran to Islam. Studies in Religious History and Intercultural Contacts. 

Aldershot: Variorum, 1995. 31-67. 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b10510991x.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b10510991x.image

