Antonio Martinez Molina 1

Las pechinas de San Hermenegildo:
unos emblemas renacentistas en la Puerta de Cérdoba

Antonio Martinez Molina
(Universidad de Sevilla)

L. Introducciont

En el corazon del casco antiguo de la ciudad de Sevilla, en la actual plazuela Cristébal
Suéarez de Ribera, se erige la iglesia de San Hermenegildo. Desde el siglo 111y a lo largo
del tiempo, los alrededores de la Puerta de Cordoba han sido un lugar de piedad y culto
de santos martires; asi resulta que la llustre y Antigua Hermandad del Santo Rey
Hermenegildo remonta sus origenes al afio 1248, bajo el reinado de Fernando 111.2 Hay
constancia de que en el siglo XV los devotos celebraban torneos en honor del santo junto
a una capilla. La Hermandad no solo mantuvo el culto en tal capilla, sino que fund6 un
hospital dedicado al Santo Rey, situado en la collacién de San Julian. Tras la reduccién
de hospitales decretada en 1587, la institucion asumid su gestion y transformé las
instalaciones en dos viviendas destinadas a generar renta (Martinez Alcalde, 373).
Atraidos por la santidad del lugar, asi como por la creencia de que el principe visigodo
habia padecido su martirio en la propia Puerta de Cordoba, algunos sacerdotes y devotos
se instalaron junto a la ermita de san Hermenegildo. Sin embargo, en la actualidad se
considera que Hermenegildo hall6 su muerte en Tarragona, adonde se desplazo tras su
destierro a Valencia (Véazquez de Praga lglesias, 16). Sea como fuere, el numero de
devotos crecio hasta el punto de que el duque de Alcala, entonces Hermano Mayor y
protector de la Hermandad, les concedio seis torres de la muralla, tres a cada lado del
templo (Martinez Alcalde, 373). Cristébal Suarez de Ribera,? el entonces administrador
de la Hermandad, sacerdote devotisimo del santo y propulsor de la gloria de san
Hermenegildo (Ortiz de Zudiga, 254), promovid estos trabajos a partir del afio 1606,
concluidos hacia el 1616.

La iglesia se estructura en una Unica nave, con acceso, actualmente, por el lado de la
Epistola. El retablo mayor, descrito por Gestoso (1892, 290), esta realizado en roble sin
policromar y se organiza en tres cuerpos al estilo del siglo XVII, con medias columnas
corintias, estriadas en espiral en el primer cuerpo y verticales en el segundo. Este alberga
dos lienzos, San Juan Bautista y Santas Justa y Rufina, este Gltimo de época

1 Esta publicacion se ha desarrollado en el marco del proyecto “Poesia epigréafica. Vias en su transmision
en el occidente romano” (ref. PID 2023-151763-NA-100), cuyo IP es A. Bolafios Herrera (US) y en el programa
FPU, del que el autor es beneficiario mediante contrato (ref. FPU23/02585). No quisiera dejar pasar la
oportunidad de expresar mi reconocimiento al mencionado Profesor, asi como a la Dra. R. Carande Herrero
por las observaciones y sugerencias que han contribuido a la mejora de este estudio . Asimismo, extiendo mi
gratitud a la Junta de Gobierno de la Hermandad de San Hermenegildo y, en particular, a su Hermano
Mayor, Don J. A. Romero G6émez, por proponerme la realizacion del presente trabajo.

2 En el prélogo de la regla més antigua de la Hermandad se puede leer lo siguiente: “Y asi quisieron en
memoria de su nombre cuando perdida ya la recobraron de los Moros, instituir esta Hermandad, como
parece por los papeles antiguos de ella. Los caballeros conquistadores asentados tras el Repartimiento
fundan la hermandad en honor del santo Rey en la Puerta de Cérdoba. Celebran justasy torneos en su
honra en las tardes de la vispera del dia del santo, en los terrenos desde esta Puerta hasta la Puerta del
Sol.”

8 Para un mayor conocimiento de la figura de Cristobal Suarez de Ribera en relacién con el retrato
pintado por Velazquez en 1620, véase Tiffany (2024). El articulo concluye que el retrato de Suarez de
Ribera en la iglesia asegura su presencia continua en la vida ritual y visual de la cofradia, vinculandolo
con la devocion a san Hermenegildo y con la liturgia eucaristica. Su imagen, en didlogo con el retablo
mayor, refuerza la sacralidad del templo y mantiene la memoria del fundador unida al sacrificio del santo.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 247-261



Antonio Martinez Molina 247

moderna, que flanquean la hornacina central con una escultura del titular atribuida a
Martinez Montafiés. El cuerpo superior incluye tres pinturas: San Leandro y Santa
Florentina* y, en el centro, una alegoria en la que aparece el santo desdefiando los
atributos regios ante la gloria del martirio. En el Gltimo, aparecen San Pedro, San Pablo
y la Anunciacion. En los angulos del presbiterio, hay otros dos lienzos, con San Leandro
y San Isidoro. En el muro derecho de la capilla mayor se encuentra el retrato de Cristébal
Suérez de Ribera. La cabecera se articula en torno al presbiterio, cubierto por una ctpula
sobre pechinas, sin linterna.

Figura 1. Fotografia de J. M. Gonzélez-Nandin y Padul, tomada en 1925, y
proporcionada por la Fototeca de la Universidad de Sevilla.

Segun Garcia-Martinez (1994, 210), “las pechinas de la ctipula [estan decoradas] con
pinturas, que reflejan emblemas con inscripciones latinas, que aluden a la vida y virtudes
del santo titular e igualmente en el centro del casquete cupular lucen sus armas.” El
estudio de estos emblemas presenta una laguna: pues ninguna fuente bibliografica, a
excepcion de la citada y Cornejo (2005, 232-233), los mencionan, ni ofrecen transcripcién
o interpretacion alguna del texto latino. A esta carencia se afiade

4 Si bien Gestoso identifica estas pinturas como San Isidoro y Santa Gertrudis, las cronicas relativas a la
Hermandad las refieren como San Leandro y Santa Florentina, por lo que asi lo hago constar en el cuerpo
del presente articulo.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 247-261



Antonio Martinez Molina 24¢

la dificultad derivada de la intervencion realizada en la década de 1950, que alterd la
lectura de las inscripciones. En algunos fragmentos resulta hoy casi imposible reconstruir
el texto original. Como muestra la figura 1, todavia en el primer cuarto del siglo XX se
conservaban restos de inscripcion en la parte inferior de varias pechinas, actualmente
perdidos. Las letras méas deterioradas por el paso del tiempo no han podido restituirse, y
los fragmentos legibles no presentan correspondencias con fuentes clasicas, patristicas,
medievales y renacentistas que recoge la base de datos Cross Database Searchtool (CDS).
Asimismo, la consulta del Archivo de la Hermandad, el Archivo General del Arzobispado
de Sevilla, y el Archivo Histdrico Provincial de Sevilla no ha aportado documentacion
sobre la decoracion de las pechinas.

En este contexto, el presente articulo ofrece la primera edicion y traduccion del texto
inédito conservado en la cupula de la iglesia. Ademés, propone un comentario
interpretativo que combina analisis textual e iconogréfico, a la luz del género emblematico
barroco y sus precedentes, con el propdsito de esclarecer su sentido simbdlico.

2. Comentario a la edicion

La composicién conserva dieciséis versos en disticos elegiacos, aunque debid de contar
originalmente con un nimero mayor, como atestigua la figura 1. La disposicion que
propongo sigue el hilo argumental en orden cronoldgico: en sentido horario, comenzando
por la pechina situada a la derecha frente al altar mayor.

El poema abre con la llegada del catolicismo a Sevilla, y, con él, la feracidad de su
campifia, fecunda tanto en frutos como en fe. Del cuarto verso se conserva Unicamente la
palabra regius, que encabeza el pentdmetro dactilico; cabria suponer una alusion al propio
Hermenegildo, fruto de la fecundidad espiritual en el reino godo. A continuacion, se
establece la identificacion simbdlica de la monarquia hispanica con el ledn. Esta imagen
remite a la resurreccion de Cristo, mencionada en los dos ultimos versos conservados, ya
que el distico elegiaco anterior presenta lagunas. La composicion incluye también una
exhortacion al lector cristiano en segunda persona, subrayando la importancia de la fe
catélica como garantia de la salvacion. Seguidamente, el autor coloca una estrofa
programatica que enuncia el tema central: el desprecio de los bienes materiales en favor
de la gloria divina. En el primer verso de este emblema aparece una voz en primera
persona que, a partir del segundo, da paso a la tercera, mantenida en el resto del texto. La
composicion concluye con el martirio y la apoteosis de Hermenegildo, dirigiéndose
directamente a los dos hermanos godos: uno logra rechazar la herejia arriana y el otro
acttia como garante del catolicismo en el mundo terrenal.

3. Comentario

El didlogo entre texto e imagen remite al género de la emblematica, cultivado por
intelectuales del siglo XVI1y a lo largo de toda la Edad Moderna (Gonzalez de Zarate,
25); este género se concibe como un medio de comunicacion sapiencial y didactica, en el
que la interaccion entre lo visual y lo textual construye un discurso simbdlico. Lejos de
constituir una mera ornamentacion, el emblema combina doctrina y plasticidad con una
finalidad didactica caracteristica de la cultura barroca (Maravall, 498).

La emblematica hunde sus raices en el estudio de los jeroglificos, iniciado por
Horapolo del Nilo con sus Hieroglyphica. A comienzos del siglo XV, un monje griego
Ilevé a Florencia un manuscrito griego atribuido a este sabio (Chastel, 104). La obra fue
traducida al latin a inicios del siglo XVI y alcanzé amplia difusién en los circulos
intelectuales europeos. En este contexto, Andrea Alciato publicé en 1531 su Emblematum
liber, considerado el origen de la embleméatica moderna; la obra se tradujo

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 247-261



Antonio Martinez Molina 24¢

muy pronto a distintas lenguas europeas, como el alemén, el francés y el castellano. Entre
las versiones espafiolas destacan las de Daza Pinciano (1549), Juan de Mal Lara (1568),
Francisco Sanchez (1573) y Diego Lépez (1615). A estas traducciones se suman los
repertorios en lengua espariola de varios humanistas: Juan de Borja (Empresas morales),
Sebastian de Covarrubias (Emblemas morales), Juan de Horozco (Emblemas morales),
Francisco de Guzméan (Triumphos morales) y Diego de Saavedra Fajardo (Idea de un
Principe politico cristiano).

Conviene, no obstante, distinguir entre jeroglifico y emblema. El primero posee un
valor de aplicacion més universal, mientras que el segundo propone una imagen
personalizada con una finalidad didactica méas concreta (Gonzélez de Zarate, 29).
Ademas, el emblema suele seguir una estructura mas o menos fija: inscriptio o lema —el
alma del emblema—,> pictura o imago —el cuerpo visual del emblema-, y subscriptio o
declaratio —el texto explicativo, que generalmente adopta la forma de epigrama, aunque
también puede ampliarse mediante una glosa aclaratoria (Pefiasco Gonzalez, 23-24).6

El empleo de la figura de Hermenegildo no es casual. Durante el reinado de Felipe I,
se pone a punto la idea y representacion de la monarquia espafiola debido a distintas
circunstancias: la reciente unificacion de los reinos peninsulares; avatares en la sucesion
que pusieron en crisis el mecanismo de la continuidad legitima, asi como la difuminacion
de la identidad simbdlica de la monarquia por la fusion de la monarquia espafiola con la
del Sacro Imperio (Cornejo 2000, 25-26). En este contexto, la propaganda regia se orientd
hacia la afirmacion de un poder de origen divino. Se consolidé asi la idea de una dinastia
elegida, de modo que se pone en relieve la figura del rey como vicario de Dios. Esto
implica que su iconografia fuese similar a la de santos, o incluso dioses. En la
convergencia de estos dos intereses de Felipe 11 —la exaltacion de su linaje y la sacralidad
de la Institucion Monarquica— se inserta la figura de Hermenegildo (Cornejo 2000, 27).
Segun el discurso de VVazquez de Praga Iglesias (1973), fue el papa Gregorio Magno quien
configurd la imagen del principe visigodo como héroe de la fe y defensor de la Iglesia
catolica frente a la arriana. En los relatos historiograficos precedentes aparecia como un
mero usurpador que se rebeld contra su padre (Mihi Blazquez, 235). La cronica gregoriana
transformé su figura en martir de la ortodoxia, que con su muerte habria inspirado la
conversion de su hermano Recaredo. De este modo, se convirtio en “dignisimo principio,
y cabeza del linaje Real de Espafia, por haber sido tan Cathélico y Religioso restaurador
de la Fe Cathdlica en sus Godos” (Lopez Madera, fol. 32v). El vinculo entre el santo
principe y la monarquia resultaba ademas util para reforzar la idea de una unidad politica
peninsular heredera del antiguo reino visigodo (Cornejo 2000, 28). En esta linea se
inscribe la labor de Ambrosio de Morales, cronista y colaborador de Felipe Il, quien
promovid la difusion del culto a San Hermenegildo en su Cronica General de Espafia
(Estal, 527).” Morales continud la obra de Florian de Ocampo, realizada bajo el
auspicio del emperador Carlos V con una

5 Asi lo denominé Paolo Giovio en sus Dialogo dell'imprese militari et amorose (1555) y Juan de Horozco
en sus Emblemas morales (1604).

6 Para un mayor conocimiento del género de la emblematica, asi como sus principales precursores, las distintas
fuentes, sus diversos significados y los elementos que lo pueden configurar recomiendo la consulta de la
introduccién a Emblemas regio-politicos de Juan de Sol6rzano, realizada por Gonzélez de Zarate (1987), y la
de los Emblemas Morales de Sebastian de Covarrubias, realizada por Pefiasco Gonzélez (2017).

7 Es entonces cuando se restaura la Puerta de Cérdoba (Mihi Blazquez, 233), ya que se consideraba el
emplazamiento donde Hermenegildo sufrié su martirio (uid. supra). Ademas, en Sevilla, se erigieron otras
instituciones dedicadas a su culto, como el Hospital de San Hermenegildo, o el colegio de los jesuitas. Sin
embargo, no es solo en la ciudad hispalense donde se le rendia culto, sino en otras ciudades como Toledo,
Zaragoza, Santiago, Avila, Salamanca, Palencia... (Cornejo 2000, 28).

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 247-261



Antonio Martinez Molina 25C

renovacion metodoldgica que la ajustara a unos criterios de verdad mas exigentes (Mihi
Blazquez, 228). Esta nueva imagen del santo resultd ser referente para las artes plasticas
y la literatura de la época: La tragedia de san Hermenegildo de Hernando de Avila;
Transito de San Hermenegildo de Alonso Vazquez y Juan de Uceda; Apoteosis de San
Hermenegildo de Herrera el Viejo; Martirio de San Hermenegildo de un seguidor de
Zurbaran, o la Apoteosis de San Hermenegildo de Herrera el Joven, entre otras obras
(Rodriguez Moya, 145-149).8 En este marco ideolégico y devocional se inscribe el
conjunto emblematico de San Hermenegildo. Su finalidad Gltima es ofrecer a los fieles
una catequesis visual en torno a la figura del santo, enmarcada en una intensa corriente
cultural de veneracion a Hermenegildo, fomentada y difundida por la propaganda politica
regia.

Sobre la base de lo expuesto y atendiendo a la interaccion fundamental entre texto e
imagen, se procedera al analisis detallado de los emblemas.

Figura 2. Fotografia proporcionada por la llustre y Antigua Hermandad del Santisimo Rey Martir
Hermenegildo.

Emblema 1
Purpureo tellus fluuio pinguescit Ibera Ikk | 1/0]1/kk | 1/1] Ikk |1~ DASM
iam fidei frugem Gotthica regna ferent Ikk | 1] 1Kk 1Kk |~ DASM
Baccifer ut flauas Tartessus densat aristas, Kk |1/ /0] IKK [ 1~ DASM

8 En el presente articulo me he centrado en la representacion del santo martir que se realiza en las
pechinas, puesta en relacion con el género de la emblematica. No obstante, huelga mencionar que el
programa iconografico va mas alla. Si se desea conocer un estudio pormenorizado de la relacién entre las
artes —en especial, la pintura y el teatro— y la representacion de la figura de San Hermenegildo en los
Siglos de Oro hispalenses, recomiendo la consulta de la tesis doctoral Pintura y teatro en la Sevilla del
Siglo de Oro. La ‘Sacra Monarquia’ (Cornejo 2005).

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 247-261



Antonio Martinez Molina 251

regius[...] Ikk | 1t ] 1] [1kk [ Tkk | ~] DASM

Con su radiante rio florece la tierra ibera.
Ahora los reinos godos daran el fruto de la fe.

Asi como Tarteso, rico en aceituna, multiplica las doradas espigas,
regio...

La pintura ofrece una vista de la Sevilla de principios del siglo XVIIL.° La ciudad
aparece rodeada por el Guadalquivir, que el texto latino menciona como purpureo fluuio
en el primero de los versos. Con esta alusion, los disticos elegiacos evocan la fertilidad
de campos y huertas extramuros de la vega hispalense. En ningun caso el texto menciona
propiamente la ciudad de Sevilla. La primera referencia geografica, tellus Ibera, que es
una variante de Hiberus, -a, -um, designa la tierra bafiada por el rio Iberus, esto es Hispania
(Forcellini, s. v.). A continuacion hay una mencidn a los Gothica regna, adjetivo derivado
de Gothi, el pueblo germénico (Forcellini, s. v.). Finalmente, la alusion a Tartessus
constituye otra alusion poética a Hispania (Gaffiot, s. v. 1b). Asi pues, aunque la escena
se ambienta en Sevilla, el texto remite a un &mbito simbdlico mas amplio: la tierra
hispana: la conversion de Hermenegildo se entiende no solo como un acontecimiento
relevante para la ciudad hispalense, sino como un hito de alcance en toda la cristiandad
del reino.

En el interior de la muralla destaca de forma dominante la Giralda, de estructura alta
y rectangular, coronada por el cuerpo de campanas, y su Giraldillo afiadido en época
renacentista. A su lado se reconoce el volumen de la Catedral, que configura la masa
arquitectonica principal del conjunto. A la derecha de la Giralda se distinguen las torres
de varias iglesias. La primera, con una cruz en lo alto, ajena al conjunto catedralicio,
corresponde con probabilidad a la iglesia del Salvador, antigua mezquita mayor almohade
transformada en colegiata y posteriormente en iglesia. Mas hacia el oriente de la ciudad
se eleva una torre esbelta, mientras que, al fondo, en el extremo mas alejado del perfil
urbano, se adivina otra. Al este de la ciudad se representa una de las puertas de la muralla,
la mas monumental, que podria identificarse con la Puerta de Carmona. Ante ella, y ya
extramuros, hay representada una torre junto a un pozo. Esta seria una de las torres-noria
que formaban parte de los Cafios de Carmona, el acueducto romano restaurado en época
almohade y luego cristiana. En el extremo opuesto, hacia poniente, se observa una torre
de planta dodecagonal adosada a la muralla y préxima al rio: la Torre del Oro, pieza clave
del sistema defensivo riberefio. Finalmente, al otro lado del Guadalquivir, se representa
en menor escala el arrabal de Triana, que completa la visién del entorno urbano.

El ultimo pentdmetro del texto de la pechina presenta problemas de lectura: a penas
se distinguen las palabras regius alma, pues el resto del texto conservado es ilegible.
Ademas, en la misma imagen se aprecia la existencia de mas texto en la parte inferior de
la pechina, hoy perdido. A juzgar por la figura 1 y en comparacién con el resto de los
emblemas, su extension parece mayor. Los dos disticos elegiacos inscritos a ambos lados
del cuerpo pictérico se conservan completos, lo que sugiere que este emblema pudo
componerse originalmente de tres estrofas, y no de dos, como el resto de las pechinas.

9 Para la identificacion de los distintos edificios representados en el cuerpo pictérico del emblema se han
consultado los siguientes grabados y mapas: Sevilla, grabado de Ambrogio Brambilla (1585); Siville (ca. 1602),
ilustracion de Samuel de Champlain, hacia 1602; Grabado de Sevilla del Siglo XVII (1638), grabado de
Matthdus Merian; Plano topographico de la M. N. Y M. L. ciudad de Sevilla (1771), levantado y delineado
por Francisco Manuel Coelho, por disposiciéon de D. Pablo de Olavide.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 247-261



Antonio Martinez Molina 25

Emblema 2
Dum [..] Ikk | [/t 1/ [ 1/t] 1t ]1~] DASM
occasu [...] exorietur (?) [...] RN 1IKK [ TKK ] ~] DA5M
Occiderat Christus lethum nunc calcat Eous,  Ikk[I/1]1/1]1/1]1kk]1~ DASM
quo surgente micas, quo moriente cades. 1Kk | 1] | 1Kk | KK |~ DASM
Mientras...

de su ocaso se alzara...
Cristo habia muerto, ahora Eoo aplasta la muerte,
con su surgimiento, brillas; con su muerte, caeras.

Figura 3. Fotografia proporcionada por la llustre y Antigua Hermandad del Santisimo Rey Martir
Hermenegildo.

La composiciéon presenta como figura central un ledn en actitud fiera. La parte
posterior del animal se apoya sobre una porcidn de tierra, mientras que las patas delanteras
parecen intentar desplazar las tinieblas que cubren uno de los soles situados en la seccion
superior de la imagen. El fondo, decorado con ondas blancas y azules, podria aludir a un
rio o al mar.

El le6n es un animal que ha generado multiples y, a veces, opuestas interpretaciones
simbolicas a lo largo de la historia. Andrea Alciato lo asocia con la realeza en su
Emblematum liber (emblema 57), donde Agamendn muestra en su escudo la figura del
ledbn como emblema de fiereza (Minguez, 64). En este sentido, puede extrapolarse a la
monarquia espafiola, pues se ha recurrido al leén a la hora de constituir una imagen
simbolica determinada del poder real espafiol; esta tuvo un dilatado éxito, por encima de
diversas dinastias, sistemas politicos y épocas culturales. De hecho, el ledn es el méas
antiguo de los simbolos que componen el actual escudo de armas de Espafia, pues arranca
en época preheraldica (Minguez, 58). Gracias a las connotaciones simbolicas

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 247-261



Antonio Martinez Molina 253

que evoca su figura, el ledn pudo expresar, no la identidad de una persona o linaje, sino
un concepto mas complejo: el poder de una monarquia (Menéndez Pidal de Navascués,
50). Cabe tener en cuenta que el ledn metaforiza directamente al propio monarca, lo cual
suele suceder cuando el ledn abandona su habitual serenidad y se convierte en una fiera
aguerrida que combate a algin otro animal que metaforiza otro reino o nacion. Como
ejemplo, puede ponerse el ledn belicoso y solitario en la obra de Juan Caramuel
Lobkowitz (1639), Philippus Prudens Caroli V Imp. Filius Lusitaniae, Algarbiae, Indiae,
Brasiliae, Legitimus Rex demostratus; este libro defendia la necesidad de que Portugal se
integrara plenamente en la corona espafiola por derecho de conquista (Minguez, 87-88).
Asi, desde los reyes de los reinos medievales, pasando por los Austrias y hasta los
Borbones actuales el ledn ha estado vigente como simbolo politico.

No obstante, el estudio méas detallado de este simbolo se encuentra en Pierio
Valeriano, quien le dedica el primer libro de sus Hieroglyphica. En diversos emblemas
distingue entre las partes del animal: la delantera y la trasera. Al tratar la relacion entre
el sol y latierra, Valeriano concluye: sed enim ipsa leonis efigies utrumque referre uidetur
hieroglyphicum, quippe quae anterioribus partibus Solem exscribit, posterioribus uero
Terram 1, 20, 3. De este modo, el le6n encarna una doble naturaleza: celestial en su parte
frontal, donde se manifiesta su fuerza fisica (est id illud hieroglyphicum, per anteriora
leonis robur significare, propterea quod in eo animali membra illa robustiora sunt PV 1,
4, 1), y terrenal en la trasera, que simboliza lo perecedero. Esta dualidad se aprecia con
claridad en el presente emblema.

La fiereza del ledn, asociada a Cristo, aparece ya en las Sagradas Escrituras, donde se
vincula a su magnanimidad y fortaleza (quanta enim illa sunt indicia magni animi, cum
quis crucem suam tollit et Christum sequitur PV 1, 2, 5): “Juda es un ledn agazapado, has
vuelto de hacer presa, hijo mio; se agacha y se tumba como leén o como leona, ¢quién se
atreve a desafiarlo?” (Gn 49:9); “Fue un ledn con sus hazanas, un cachorro que ruge por
la presa.” (1 Mac 3:4); “Pero uno de los ancianos me dijo: ‘Deja de llorar; pues ha vencido
el ledn de la tribu de Juda, el retofio de David, y es capaz de abrir el libro y sus siete
sellos’.” (Ap 5:5). Valeriano explica que la parte anterior del leon se relaciona con la
fortaleza y virtud propia de reyes, y, por extension, con Cristo (PV 1, 31, 3). En cambio,
los cuartos traseros, de naturaleza terrenal, representan la fugacidad e insidias. De este
modo, el animal sintetiza en su cuerpo la doble condicion de Cristo: divina y humana.

El sol, por su parte, comparte una simbologia analoga de divinidad y vigilancia.
Horapolo (3, 1) lo relaciona con la divinidad por su caracter siempre atento, y la tradicién
cristiana lo identifica con Cristo. En los Monumenta emblematum christianorum uirtutum
de Georgette de Montenay en 1571 (emblema 55), se habla sobre la verdadera virtud y la
fe en Cristo, que no dependen de las apariencias, sino de la claridad moral y espiritual.
Se compara a Cristo con el sol: Christ vray soleil n'est iamais sans clarté, como simbolo
de guia espiritual y perfeccion moral.

Como se ha expuesto con anterioridad, debido a una creencia descendiente del poder
real, el rey se identifica con el vicario de Dios en la tierra desde el medievo. En los
Emblemata politica de Jacob Bruck Argenmundt en 1618 (emblema 12), dedicado a la
firmeza del principe, aparece el sintagma Phoebeae lampadis, que facilmente se pone en
relacién con el texto que puede leerse tanto en la figura 1, como en la 3: Phoebi o Phoebis.
La presencia de esta lampara de Febo, como simbolo del sol, que se encuentra entre
tinieblas, no se relaciona con el astro, sino con la realeza del principe infundada por Dios.
En el presente emblema se conserva parcialmente el primer distico elegiaco. La secuencia
Dum noua surgent [...] Phoebis plantea problemas métricos, pues impide la cesura
pentemimeres recurrente en todos hexametros conservados. Por ello, no se ha

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 247-261



Antonio Martinez Molina 254

incluido en la edicion. La forma Phoebis es rara: solo se documenta en Aenigmata 60, 3
de Eusebius Abbas Wiremuthensis: noctibus et Phoebis latitans tam foeda sepulchris. Por
ello, me decanto por la hipétesis de que se trate de Phoebi ante una palabra monosilabica
iniciada por silbante. Sea como fuere, en el contexto de este emblema, podria aludir a los
dos soles representados, uno en tinieblas y otro en claridad.

En el texto de Bruck aparece también la siguiente oracion: tectus nube licet radium
exeruisse micantem / non queat vv. 3-4. Aqui, el verbo mico ha adoptado una forma de
participio acompafiando a radium. Segun el Thesaurus Lingua Latinae, este verbo se
aplica ora en sentido propio, a llamas, estrellas, sol, luna, metales, colores..., ora en
sentido figurado, cuyo significado equivale a eminere, excellere, insignem esse (TLL VI,
930, 10-85; 931; 932, 1-14 mico). En este emblema, la forma en segunda persona del
singular establece un vinculo con el lector de las inscripciones. De este modo, el autor
estaria jugando con el sentido propio aplicado a los soles, asi como con su sentido figurado
aplicado al devoto que esté leyendo el epigrama. Esto entronca con un tema recurrente en
el género de la emblematica: la luz tras las nubes. En el emblema 82 de los Selectorum
emblematum centuria secunda de Gabriel Rollenhagen en 1613, se desarrolla un
emblema cuyo titulo es post nubila clarior. Expresa el gozo del bien tras la adversidad,
como versa el distico elegiaco que lo acompafa: Post pluuias Formosa, post nubila
phoebus, / post lacrymas tandem laetior hora uenit. También en el sexto emblema del
segundo libro de Covarrubias se recoge este topico, titulado Post nubila clarior: <Y a
veces es contento aver pasado / el mal, para que el bien pueda gozarse, / Y assi tras los
nublados nos parece, / que el sol mas que otras vezes resplandece.” En consecuencia, el
ledn se identifica con Cristo y el sol con Dios. La fuerza del primero — su parte delantera,
celestial—- disipa las tinieblas que impiden al creyente alcanzar la luz divina.

Siguiendo lo expuesto acerca del ledn y el astro solar, considero que el autor de los
emblemas representa en el le6n a la monarquia espafiola, que, por metonimia, se veria
personificada en Hermenegildo. Esta aparta las tinieblas de la herejia arriana con el fin de
que brille el sol del catolicismo. Del mismo modo, Cristo murié como sacrificio por los
pecados de la humanidad para redimirla y reconciliarla con Dios, y resucité para
demostrar su victoria sobre la muerte.

Finalmente, el texto del primer distico elegiaco no se conserva integro, mas alla de la
edicion del primer hexametro, comentada previamente. Como se observa en la figura 1,
esta es la pechina méas dafiada por el paso del tiempo. Por este motivo, el resto del primer
distico no puede adivinarse mas que lo que aparece editado: occasu [...] exorietur [...].
Cabe advertir que en la parte inferior del emblema, como se puede apreciar en la figura
1, hubo una linea inscrita, hoy dia perdida. Es posible que completase el primero de los
dos disticos elegiacos, aunque el deterioro del texto inferior y lateral impide una lectura
definitiva incluso tras la intervencion.

Emblema 3
Ex damnis cresco, pressis me surrigo lucris AN/ Ik (1~ DA™
ut pretiosa fuant cum pretiosa dabunt. Ik | IKK [ 1] ] 1Kk | Ikk |~ DASM
Diuitiae, sceptrum, fasces et gaudia uitae IKK | 1/1 1/ 1/1| kK 1~ DA™
aut congesta premunt aut superata eleuant. — 1ijikk|1| |Ikk| Ikk|~ DASM

Me crezco ante la adversidad, me elevo despreciando el lucro,
de modo que sea valioso cuando produzca algo valioso.
Las riquezas, el cetro, las insignias de poder y las alegrias de la vida,

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 247-261



Antonio Martinez Molina

258

si las acumulamos, nos oprimen; si las superamos, nos elevan.

Figura 4. Fotografia proporcionada por la llustre y Antigua Hermandad del Santisimo Rey Martir

Hermenegildo.

En el centro de la composicidon se representa un corazén que alberga distintos
elementos organizados en varios niveles. Esta figura, nicleo de la escena, actla
metonimicamente como representacion del ser humano, concebido como la sede de sus
pasiones, deseos y aspiraciones. En el primer nivel se distinguen esqueletos, clara alusién
alamuerte inevitable, que recuerda al espectador la fugacidad de la existenciay la vanidad
de las preocupaciones terrenales. El segundo nivel exhibe atributos regios — coronas,
cetros y vestiduras—, simbolos del poder mundano y de la ambicién que este despierta.
En el tercero se disponen objetos de lujo, como piezas de vajilla, asociados a

Figura 5. Emblema de la tercera centuria de los Emblemas Morales
de Covarrubias.

la riqueza material y a la
vanidad. Sobre el corazon se
encuentra un putto que,
mostrando desdén hacia los
contenidos del interior, dirige
su atenciéon hacia un arbol
cercano, del cual recoge unas
coronas que brotan como
frutos de sus ramas. Este
joven representa la virtud, y
su gesto expresa el desprecio
por los bienes terrenales y la
busqueda de la recompensa
espiritual. Las coronas que
toma del arbol pueden
interpretarse como meritos,
gracias 0 bendiciones

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 247-261



Antonio Martinez Molina 25€

celestiales, en contraste con los bienes efimeros de la vida terrenal.

Hay un emblema semejante en la antologia de Covarrubias (3, 7) bajo el lema non
magna relinquam. En él se representa a un rey desnudo que abandona sus vestiduras y
atributos reales para alcanzar la corona celestial. La ensefianza es clara: el verdadero
imperio que los gobernantes deberian anhelar es el del cielo, pues el terrenal no es
comparable en valor (Pefiasco Gonzalez, 515). Se pone asi de manifiesto una imagen
simbdlica que se repite constantemente en las representaciones de Hermenegildo: el
momento en que el principe renuncia a la corona regia a cambio de otra gloriosa,
conquistada mediante su martirio en defensa de la ortodoxia cat6lica (Cornejo 2005,
211).1° Tanto la pintura, como el teatro y, en general, la literatura de los Siglos de Oro
hispalenses insisten en este motivo. Segun Cornejo (2005, 224), la iconografia del santo
presenta dos variantes principales: una centrada en la escena terrenal del martirio, que
culmina con la coronacién celestial, y otra que exalta directamente el momento de la
apoteosis triunfal (uid. emblema 4). En la primera predomina el énfasis en el sacrificio;
en la segunda, en la glorificacion. La expresion de este tdpico del contemptus mundi se
refleja también en los dos disticos elegiacos conservados correctamente. Los versos
insisten en los elementos de valor material (pressis lucris, pretiosa, diuitiae, sceptrum,
fasces, gaudia uitae), que se revelan inutiles salvo en su rechazo, a favor de la recompensa
eterna. Asi lo expresa el Ultimo verso inscrito en la pechina: aut congesta premunt aut
superata eleuant.

Figura 6. Fotografia proporcionada por la llustre y Antigua Hermandad del Santisimo Rey Martir
Hermenegildo.

10 Esta interpretacion del santo es ideada por el Papa Gregorio Magno en sus Dialogi de uita et miraculis
patrum Italicorum (ca. 1474), la cual se impondra sobre todas las demas.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 247-261



Antonio Martinez Molina 257

Emblema 4
Surculus e laeta Balthorum stirpe recisus Ik [1/L[1/1] 1] Ik |1~ DASM
pro regn i areola fert paradisiacam. Ik [1] 1K | Ik ]~ DAS™
Vt germen geminum uernet terraque poloque, 11{1/kk|1/1[1/1]Ikk]1~ DAGM
tu, Hermenegilde, subis, tu, Recarede, manes. Ii|ikk|I] |Ikk]|kk|~ DAS™

Un sarmiento cortado de la feliz estirpe de los baltos,
en lugar del jardincillo del poder nos trae el del paraiso.

Para que una descendencia doble florezca en la tierra y en el cielo,
ta, Hermenegildo, asciendes; ti, Recaredo, te quedas.

La imagen se organiza en dos escenas bien diferenciadas: la terrenal y la celestial. En
la parte inferior se representa un arbol frondoso, identificado con la familia real
visigoda.1! Esto se deduce por la presencia de dos sarmientos (surculus v. 5) en la copa,
haciendo alusién a Hermenegildo y a su hermano Recaredo. Uno de los brotes aparece
cortado por una segur, en alusion al martirio del primero; el otro permanece integro,
simbolizando la continuidad dinastica. Esto lo corrobora el ultimo verso: tu,
Hermenegilde, subis, tu, Recarede, manes. En la seccion superior, un angel conduce un
carro triunfal tirado por cuatro caballos blancos que galopan sobre las nubes.12 El carro
transporta un brote del mismo arbol, rodeado por una aureola idéntica a la que
circunscribe el hacha inferior. Siguiendo modelos de la iconografia clasica,® la pintura
representa asi la apoteosis del principe visigodo: pro regni areola fert paradisiacam.

En la mitologia griega se fijo un término en época helenistica para hacer referencia a
la divinizacion de distintos personajes: arofémaotg. En su inicio, existia la confusion entre
la ‘divinizacién’ y el ‘entierro’ (e.g. €keivog pév odv dmobeodv AAEEavSpov EBovAinon,
Tipowog 6¢ peiCm motel Tipworéovta v empavestatmv Bsdv Plb. 12, 23, 4). No obstante,
la creencia de que los hombres pueden tornarse dioses es anterior a la fijacion del término
(cf. Tov 8¢ 1dev Kadpov Buydmnp, kodricevpog Tvd, / Agvkobén, fj Tpiv pev Env Ppotog
avdnecoa, / vov 6 aAOg v meldyesotl Oedv £ Eupope tipfic. Od. 5, 333-335). Alejandro
Magno, influido por los modelos faradnico y persa, fue el primero en recibir honores
divinos en vida, pero la nocion se consolida con la doctrina de Evémero, segun el cual
los dioses no fueron sino hombres divinizados (Wissowa, 184-

11 Esta asociacion se explicaria por la representacion biblica del arbol de Jesé, simbolo que expresa la genealogia
de JesGs mediante la imagen de un arbol: “Saldrad un vastago del tronco de Jesé, y un retofio de sus raices
brotard.” (Is 11:1).

12 Siguiendo la tradicion biblica, este carro podria identificarse con el que aparece para llevarse al profeta
Elias. Sin embargo, a diferencia del carro biblico —de fuego y tirado por caballos igualmente igneos—,
Elias sube al cielo antes de su muerte, mientras que Hermenegildo alcanza la gloria tras su martirio :
“Mientras caminaban conversando, un carro de fuego con caballos de fuego se coloco entre ellos, y Elias
subio al cielo en un remolino. Eliseo lo vio alejarse y clamaba: ‘jPadre, padre mio, carro de Israel y su caballeria!’
Luego Eliseo no lo vio més. Tomd sus vestidos y los desgarro.” (2 Re 2:11-12). En la Biblia se narran
otras subidas al cielo, aunque sin mencion del carro, como la de Enoc, primogénito de Cain, simbolo de la
cercania de Dios con su pueblo (Gn 5:24; Heb 11:5).

13 El interés por vincular Sevilla con la Antigliedad clasica se remonta al siglo XVI, aunque sus
precedentes pueden rastrearse ya en el siglo XIII tras la expulsién de la poblacion musulmana. Desde
entonces aparecen referencias al pasado clasico de la ciudad en obras como De rebus Hispaniae libri X de
Juan de Mariana o la General estoria de Alfonso X. No obstante, es en la Historia de Sevilla, redactada
por Luis Peraza hacia 1535, donde esta voluntad se formula de manera contundente: la narracion se abre
con la creacién biblica del mundo y avanza hasta la época del autor, caracterizando a Sevilla como
“imperial” y “cesarea” (Lle6 Cafial, 209-220). La combinacion de motivos biblicosy grecolatinos se convertira
desde entonces en un rasgo recurrente, como atestiguan los emblemas de las pechinas.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 247-261



Antonio Martinez Molina 25¢

188). En el mundo romano, Ciceron emplea el término con su doble sentido inicial (cf.
Fanum fieri uolo neque hoc mihi eripi potest. sepulcri similitudinem effugere non tam
propter poenam legis studeo quam ut maxime adsequar arobéwotv. ad Att. 12, 36). Sin
embargo, la palabra mas usada en latin fue consecratio, recurrente desde la divinizacion
de Julio César por Augusto.

Segun la Encyclopedia
Britannica, al no considerarse
apotheosis la encarnacion de
la divinidad monoteista, los
cristianos rechazan la
aplicacion del término al culto
de Cristo. Prudencio, poeta
cristiano del siglo V, adopta
como titulo Apotheosis en un
poema suyo en el que defiende
opiniones hoy en dia
consideradas ortodoxas sobre
la persona de Cristo. Asi, el
culto  catdlico  distingue
a——— S : mm®  formalmente la  dovAeia

Figura 7. Emblema nimero 34 de la primera centuria de los (dulia), propia de los santos,

Emblemas Morales de Covarrubias. de la Dotpeia  (latria),
reservada a Dios. En la
emblematica, Covarrubias (1, 34) representa la apoteosis de Felipe Il a la manera clasica:
“Acostumbraban los romanos, para significar la deificacion del emperador difunto, poner
sobre un globo un aguila, tendidas las alas en postura de querer volar.” En el cuerpo
pictorico del emblema figura un aguila coronada que alza el vuelo con el orbe entre sus
garras. La apoteosis se refleja también en la pintura barroca: Ginicamente dos cuadros son
las que tratan esta iconografia (Cornejo 2005, 233-235). Una es la Apotesosis de San
Hermenegildo, de Francisco Herrera el Viejo, y la otra, el Triunfo de San Hermenegildo,
de su hijo homénimo. En ambos casos aparecen representados la apoteosis y triunfo del
santo, que culminan con la coronacion de su gloria. De este modo, queda representado el
tema del Rey en la Gloria (Cornejo 2005, 235-238), que en nuestro emblema no se
desvincula en ningln caso de su martirio.

Otro simbolo empleado aqui es el del arbol como familia real. Segin Cornejo (2005,
233), se puede sintetizar el significado del emblema diciendo que Hermenegildo ha sido
podado del arbol de la monarquia terrenal, pero ahora reina desde el cielo, mientras que
Recaredo es la rama que garantiza la continuidad del linaje real hispano. Los simbolos del
arbol y el carro triunfal son, a menudo, puestos en relacion con la representacion
simbodlica de Hermenegildo. En la Tragedia de San Hermenegildo se ponen las siguientes
palabras en boca de un angel: “Generosa ciudad, pueblo escogido, / no derribe de un
golpe por el suelo, / el barbaro insolente y descreido, / tu esperanga vital con mortal yelo;
/ que, si el real pimpollo ves caido, / cayendo en tierra sube al alto cielo
/'y, al riego de su sangre, reberdegen / otros renuevos que del tronco crecen. / Que en
virtud de esta sangre generosa, / que el sevillano suelo riega y bafia [...]”
(Quintanaduerias, 810). Al igual que en nuestro emblema, el arbol representa la monarquia
regia, asi como la apoteosis de Hermenegildo, sin dejar pasar la ocasion de sefialar la
ciudad hispalense como pueblo escogido (uid. emblema 1). No es casual, por tanto, que
el primer hexametro de la inscripcion esté compuesto encerrado por el sintagma surculus
recisus, haciendo alusion a Hermenegildo —mencionado en el

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 247-261



Antonio Martinez Molina 25¢

pentametro que cierra este emblema, junto a la aparicion de Recaredo, que permanece en
la tierra.

Un elemento de especial interés es la mencion a los Balthi que realiza el autor del
texto. Esta referencia, de notable rareza, se documenta Unicamente en Jordanes, Getica
42: Tertia uero sede super mare Ponticum iam humaniores et, ut superius diximus,
prudentiores effecti, diuisi per familias populi, Vesegothae familiae Balthorum,
Ostrogothae praeclaris Amalis seruiebant. Jordanes, autor del siglo VI, ofrece en su De
origine actibusque Getarum la fuente principal para la genealogia gética, junto con la
Historia Gothorum de Isidoro de Sevilla. La inclusion de este detalle demuestra el alto
nivel cultural del autor de las pechinas, que revela un conocimiento profundo de la
historiografia y literatura tardo antigua.

4. Conclusiones

El estudio de las pechinas de la iglesia de San Hermenegildo permite recuperar un
testimonio excepcional de la cultura visual y simbdlica sevillana del primer tercio del
siglo XVII. Se trata de un programa iconografico y epigrafico inédito, cuya edicion y
comentario contribuyen a esclarecer no solo la funcion catequética del templo, sino
también el modo en que la figura del santo visigodo fue reinterpretada en el marco de la
monarquia confesional hispanica.

Los cuatro emblemas analizados revelan la confluencia de tres tradiciones: la
emblematica humanista heredera de Alciato, la iconografia barroca, y la exaltacion
politica de la Sacra Monarquia impulsada bajo Felipe Il. En este contexto, los disticos
latinos no son meros adornos eruditos, sino parte esencial de un discurso moral y
doctrinal. En ellos se condensan temas claves de la espiritualidad barroca —la uanitas, el
contemptus mundi, la apoteosis y el triunfo del martir— que encuentran su correlato visual
en las pinturas de las pechinas. El texto latino, de cuidada factura métrica y Iéxica,
demuestra el alto nivel cultural del autor, conocedor de la tradicion clasica y patristica,
asi como de la historiografia visigoda. La mencion explicita a la stirps Balthorum y la
contraposicion entre Hermenegildo y Recaredo muestran la voluntad de integrar la
genealogia gética en la narrativa providencial de la monarquia hispana. Asi, el santo
aparece simultdneamente como martir, principe y simbolo de continuidad dinastica.

En conjunto, las pechinas conforman un complejo programa de significacién donde
texto e imagen articulan una teologia politica del martirio y de la realeza. La Sevilla
barroca —representada en el primer emblema como nueva Tarteso fecundada por el rio
purplreo— se erige asi en escenario privilegiado de la glorificacidn del santo, modelo de
fidelidad a la fe catolica.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 247-261



Antonio Martinez Molina 26C

Obras citadas

Alciato, Andrea. Emblematum liber. Lyon: Guillaume Rouillé, 1548.

Bruck Argenmundt, Jacob. Emblemata Politica. Miinchen: Staatsbibliothek Minchen,
1618.

Chastel, André. Arte y humanismo en Florencia en tiempos de Lorenzo el Magnifico.
Madrid: Ediciones Céatedra, 1982.

Cornejo, Francisco J. “Felipe II, San Hermenegildo y la imagen de la «Sacra
Monarquia».” Boletin del Museo del Prado 18(36) (2000): 25-38.

---. Pintura y teatro en la Sevilla del Siglo de Oro: la ‘Sacra Monarquia’. Sevilla:
Fundacion El Monte, 2005.

Covarrubias, Sebastian de/Pefiasco Gonzalez, Sandra Maria ed. Emblemas morales. A
Corufia: SIELAE & Society for Emblem Studies, 2017.

Estal, Juan Manuel del. “Culto de Felipe 1l a San Hermenegildo.” La ciudad de Dios 74
(1961), 523-552.

Garcia Gutiérrez, Pedro Francisco/Martinez Carbajo, Agustin Francisco. Iglesias de
Sevilla. Madrid: El Avapiés, 1994.

Gestoso y Pérez, José. Sevilla monumental y artistica. Historia y descripcion de todos los
edificios notables, religiosos y civiles, que existen actualmente en esta ciudad.
Sevilla: Monte de Piedad y Caja de Ahorros de Sevilla, 1892. 3 vols.

Gonzélez de Zarate, Jesus Maria. Emblemas regio-politicos de Juan de Soldrzano.
Madrid: Ediciones Tuero, 1987.

Henkel, Arthur & Schone, Albrecht. Emblemata: Handbuch zur Sinnbildkunst des XVI.
und XVII. Jahrhunderts. Stuttgart: J.B. Metzlersche, 2013.

Horapolo/Gonzalez de Zéarate, Jesus Maria ed. Hieroglyphica. Madrid: Akal, 1991.

Lleé Cadal, Vicente. Nueva Roma. Mitologia y humanismo en el Renacimiento
sevillano. Madrid: Centro de Estudios Europa Hispanica, 2012.

Lopez Madera, Gregorio. Excelencias de la monarchia y reyno de Espafia. Valladolid:
Martin de Cordoba, 1597.

Maravall, José Antonio. La cultura del barroco. Madrid: Ariel, 1975.

Martinez Alcalde, Juan. Anales historico-artisticos de las hermandades de gloria de
Sevilla. Sevilla: Consejo de Hermandades y Cofradias de la ciudad de Sevilla,
2011. 3 vols.

Menéndez Pidal de Navascués, Faustino. “El escudo.” En Simbolos de Espafia. Madrid:
Centro de Estudios Politicos y Constitucionales, 2000. 17-225.

Mihi Blazquez, Ana Maria “Un icono para la monarquia hispana: el tratamiento de
Hermenegildo en la Cronica General de Espafia de Ambrosio de Morales.” Libros
de la corte 28(16) (2024): 225-244.

Minguez, Victor. “Leo fortis, rex fortis. El ledn y la monarquia hispanica.” En Minguez,
Victor/Chust, Manuel eds. El imperio sublevado. Madrid: Consejo Superior de
Investigaciones Cientificas, 2004. 57-69.

Montenay, Georgette de. Monumenta emblematum christainorum uirtutum. Francfort del
Meno: Johann Carl Unckel, 1619, [12 ed. 1571].

Ortiz de Zufiga, Diego. Anales eclesiasticos y seculares de la muy noble y muy leal
ciudad de Sevilla, metrépoli de la Andalucia, que contienen sus mas principales
memorias desde el afio 1246, en que emprendid conquistarla del poder de los
Moros el gloriosisimo Rey S. Fernando 11 de Castillay Ledn, hasta el de 1671 en
que la Catdlica Iglesia le concedio el culto y titulo de Bienaventurado. Madrid:
Imprenta Real, 1796. 4 vols.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 247-261



Antonio Martinez Molina 261

Quintanaduefias, Antonio de. Santos de la ciudad de Sevilla y su arzobispado: Fiestas
que su Santa Iglesia celebra. Sevilla: Instituto de la Cultura y las Artes, 2007 [12
ed. 1637].

Rodriguez Moya, Inmaculada. “Los reyes santos.” En Minguez, Victor ed. Visiones de la
monarquia hispanica. Castelld de la Plana: Universitat Jaume I, 2007. 133-169.

Rollenhagen, Gabriel. Selectorum emblematum centuria secunda. Ultrecht: Imprenta de
Crispijn van de Passe, 1613.

Tiffany, Tanya J. (2024). “Cristobal Suérez de Ribera de Velazquez y el retrato
eclesiastico en el circulo de Francisco Pacheco.” Atlante. Revue d’etudes romanes
20 (2024): 1-32.

Valeriano, Pierio/Talavera Esteso, Francisco José ed. Jeroglificos. Prélogo general y
Libros I-V. Alcafiiz-Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Cientificas,
2013.

Vazquez de Praga Iglesias, Luis. San Hermenegildo ante las fuentes historicas. Madrid:
Real Academia de la Historia, 1973.

Wissowa, Georg. Paulys Real-Encyclopadie der Classischen Altertumswissenschaft.
Stuttgart: J. B. Metzlerscher Verlag, 1894.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 247-261



