
ISSN 1540 5877                eHumanista  65 (2026): 247-261 

Antonio Martínez Molina 1 
 

 

Las pechinas de San Hermenegildo: 

unos emblemas renacentistas en la Puerta de Córdoba 

 

Antonio Martínez Molina 
(Universidad de Sevilla) 

 
1. Introducción1 

En el corazón del casco antiguo de la ciudad de Sevilla, en la actual plazuela Cristóbal 

Suárez de Ribera, se erige la iglesia de San Hermenegildo. Desde el siglo III y a lo largo 

del tiempo, los alrededores de la Puerta de Córdoba han sido un lugar de piedad y culto 

de santos mártires; así resulta que la Ilustre y Antigua Hermandad del Santo Rey 

Hermenegildo remonta sus orígenes al año 1248, bajo el reinado de Fernando III.2 Hay 

constancia de que en el siglo XV los devotos celebraban torneos en honor del santo junto 

a una capilla. La Hermandad no solo mantuvo el culto en tal capilla, sino que fundó un 

hospital dedicado al Santo Rey, situado en la collación de San Julián. Tras la reducción 

de hospitales decretada en 1587, la institución asumió su gestión y transformó las 

instalaciones en dos viviendas destinadas a generar renta (Martínez Alcalde, 373). 

Atraídos por la santidad del lugar, así como por la creencia de que el príncipe visigodo 

había padecido su martirio en la propia Puerta de Córdoba, algunos sacerdotes y devotos 

se instalaron junto a la ermita de san Hermenegildo. Sin embargo, en la actualidad se 

considera que Hermenegildo halló su muerte en Tarragona, adonde se desplazó tras su 

destierro a Valencia (Vázquez de Praga Iglesias, 16). Sea como fuere, el número de 

devotos creció hasta el punto de que el duque de Alcalá, entonces Hermano Mayor y 

protector de la Hermandad, les concedió seis torres de la muralla, tres a cada lado del 

templo (Martínez Alcalde, 373). Cristóbal Suárez de Ribera,3 el entonces administrador 

de la Hermandad, sacerdote devotísimo del santo y propulsor de la gloria de san 

Hermenegildo (Ortiz de Zúñiga, 254), promovió estos trabajos a partir del año 1606, 

concluidos hacia el 1616. 

La iglesia se estructura en una única nave, con acceso, actualmente, por el lado de la 

Epístola. El retablo mayor, descrito por Gestoso (1892, 290), está realizado en roble sin 
policromar y se organiza en tres cuerpos al estilo del siglo XVII, con medias columnas 

corintias, estriadas en espiral en el primer cuerpo y verticales en el segundo. Este alberga 
dos lienzos, San Juan Bautista y Santas Justa y Rufina, este último de época 

 

1 Esta publicación se ha desarrollado en el marco del proyecto “Poesía epigráfica. Vías en su transmisión 

en el occidente romano” (ref. PID 2023-151763-NA-I00), cuyo IP es A. Bolaños Herrera (US) y en el programa 

FPU, del que el autor es beneficiario mediante contrato (ref. FPU23/02585). No quisiera dejar pasar la 

oportunidad de expresar mi reconocimiento al mencionado Profesor, así como a la Dra. R. Carande Herrero 

por las observaciones y sugerencias que han contribuido a la mejora de este estudio . Asimismo, extiendo mi 

gratitud a la Junta de Gobierno de la Hermandad de San Hermenegildo y, en particular, a su Hermano 

Mayor, Don J. A. Romero Gómez, por proponerme la realización del presente trabajo. 
2 En el prólogo de la regla más antigua de la Hermandad se puede leer lo siguiente: “Y así quisieron en 

memoria de su nombre cuando perdida ya la recobraron de los Moros, instituir esta Hermandad, como 

parece por los papeles antiguos de ella. Los caballeros conquistadores asentados tras el Repartimiento 

fundan la hermandad en honor del santo Rey en la Puerta de Córdoba. Celebran justas y torneos en su 

honra en las tardes de la víspera del día del santo, en los terrenos desde esta Puerta hasta la Puerta del 

Sol.” 
3 Para un mayor conocimiento de la figura de Cristóbal Suárez de Ribera en relación con el retrato 

pintado por Velá zquez en 1620, véase Tiffany (2024). El artículo concluye que el retrato de Suárez de 

Ribera en la iglesia asegura su presencia continua en la vida ritual y visual de la cofradía, vinculándolo 

con la devoción a san Hermenegildo y con la liturgia eucarística. Su imagen, en diálogo con el retablo 

mayor, refuerza la sacralidad del templo y mantiene la memoria del fundador unida al sacrificio del santo. 



ISSN 1540 5877                eHumanista  65 (2026): 247-261 

Antonio Martínez Molina 247 
 

 

moderna, que flanquean la hornacina central con una escultura del titular atribuida a 

Martínez Montañés. El cuerpo superior incluye tres pinturas: San Leandro y Santa 

Florentina4 y, en el centro, una alegoría en la que aparece el santo desdeñando los 

atributos regios ante la gloria del martirio. En el último, aparecen San Pedro, San Pablo 

y la Anunciación. En los ángulos del presbiterio, hay otros dos lienzos, con San Leandro 

y San Isidoro. En el muro derecho de la capilla mayor se encuentra el retrato de Cristóbal 

Suárez de Ribera. La cabecera se articula en torno al presbiterio, cubierto por una cúpula 

sobre pechinas, sin linterna. 

 

Según García-Martínez (1994, 210), “las pechinas de la cúpula [están decoradas] con 

pinturas, que reflejan emblemas con inscripciones latinas, que aluden a la vida y virtudes 

del santo titular e igualmente en el centro del casquete cupular lucen sus armas.” El 

estudio de estos emblemas presenta una laguna: pues ninguna fuente bibliográfica, a 

excepción de la citada y Cornejo (2005, 232-233), los mencionan, ni ofrecen transcripción 

o interpretación alguna del texto latino. A esta carencia se añade 
 

4 Si bien Gestoso identifica estas pinturas como San Isidoro y Santa Gertrudis, las crónicas relativas a la 

Hermandad las refieren como San Leandro y Santa Florentina, por lo que así lo hago constar en el cuerpo 

del presente artículo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 1. Fotografía de J. M. González-Nandín y Paúl, tomada en 1925, y 

proporcionada por la Fototeca de la Universidad de Sevilla. 



ISSN 1540 5877                eHumanista  65 (2026): 247-261 

Antonio Martínez Molina 248 
 

 

la dificultad derivada de la intervención realizada en la década de 1950, que alteró la 

lectura de las inscripciones. En algunos fragmentos resulta hoy casi imposible reconstruir 

el texto original. Como muestra la figura 1, todavía en el primer cuarto del siglo XX se 

conservaban restos de inscripción en la parte inferior de varias pechinas, actualmente 

perdidos. Las letras más deterioradas por el paso del tiempo no han podido restituirse, y 

los fragmentos legibles no presentan correspondencias con fuentes clásicas, patrísticas, 

medievales y renacentistas que recoge la base de datos Cross Database Searchtool (CDS). 

Asimismo, la consulta del Archivo de la Hermandad, el Archivo General del Arzobispado 

de Sevilla, y el Archivo Histórico Provincial de Sevilla no ha aportado documentación 

sobre la decoración de las pechinas. 

En este contexto, el presente artículo ofrece la primera edición y traducción del texto 

inédito conservado en la cúpula de la iglesia. Además, propone un comentario 

interpretativo que combina análisis textual e iconográfico, a la luz del género emblemático 

barroco y sus precedentes, con el propósito de esclarecer su sentido simbólico. 

2. Comentario a la edición 

La composición conserva dieciséis versos en dísticos elegíacos, aunque debió de contar 

originalmente con un número mayor, como atestigua la figura 1. La disposición que 

propongo sigue el hilo argumental en orden cronológico: en sentido horario, comenzando 

por la pechina situada a la derecha frente al altar mayor. 

El poema abre con la llegada del catolicismo a Sevilla, y, con él, la feracidad de su 

campiña, fecunda tanto en frutos como en fe. Del cuarto verso se conserva únicamente la 

palabra regius, que encabeza el pentámetro dactílico; cabría suponer una alusión al propio 

Hermenegildo, fruto de la fecundidad espiritual en el reino godo. A continuación, se 

establece la identificación simbólica de la monarquía hispánica con el león. Esta imagen 

remite a la resurrección de Cristo, mencionada en los dos últimos versos conservados, ya 

que el dístico elegíaco anterior presenta lagunas. La composición incluye también una 

exhortación al lector cristiano en segunda persona, subrayando la importancia de la fe 

católica como garantía de la salvación. Seguidamente, el autor coloca una estrofa 

programática que enuncia el tema central: el desprecio de los bienes materiales en favor 

de la gloria divina. En el primer verso de este emblema aparece una voz en primera 

persona que, a partir del segundo, da paso a la tercera, mantenida en el resto del texto. La 

composición concluye con el martirio y la apoteosis de Hermenegildo, dirigiéndose 

directamente a los dos hermanos godos: uno logra rechazar la herejía arriana y el otro 

actúa como garante del catolicismo en el mundo terrenal. 

3. Comentario 

El diálogo entre texto e imagen remite al género de la emblemática, cultivado por 

intelectuales del siglo XVI y a lo largo de toda la Edad Moderna (González de Zárate, 

25); este género se concibe como un medio de comunicación sapiencial y didáctica, en el 

que la interacción entre lo visual y lo textual construye un discurso simbólico. Lejos de 

constituir una mera ornamentación, el emblema combina doctrina y plasticidad con una 

finalidad didáctica característica de la cultura barroca (Maravall, 498). 

La emblemática hunde sus raíces en el estudio de los jeroglíficos, iniciado por 

Horapolo del Nilo con sus Hieroglyphica. A comienzos del siglo XV, un monje griego 

llevó a Florencia un manuscrito griego atribuido a este sabio (Chastel, 104). La obra fue 

traducida al latín a inicios del siglo XVI y alcanzó amplia difusión en los círculos 

intelectuales europeos. En este contexto, Andrea Alciato publicó en 1531 su Emblematum 

liber, considerado el origen de la emblemática moderna; la obra se tradujo 



ISSN 1540 5877                eHumanista  65 (2026): 247-261 

Antonio Martínez Molina 249 
 

 

muy pronto a distintas lenguas europeas, como el alemán, el francés y el castellano. Entre 

las versiones españolas destacan las de Daza Pinciano (1549), Juan de Mal Lara (1568), 

Francisco Sánchez (1573) y Diego López (1615). A estas traducciones se suman los 

repertorios en lengua española de varios humanistas: Juan de Borja (Empresas morales), 

Sebastián de Covarrubias (Emblemas morales), Juan de Horozco (Emblemas morales), 

Francisco de Guzmán (Triumphos morales) y Diego de Saavedra Fajardo (Idea de un 

Príncipe político cristiano). 

Conviene, no obstante, distinguir entre jeroglífico y emblema. El primero posee un 

valor de aplicación más universal, mientras que el segundo propone una imagen 

personalizada con una finalidad didáctica más concreta (González de Zárate, 29). 

Además, el emblema suele seguir una estructura más o menos fija: inscriptio o lema –el 

alma del emblema–,5 pictura o imago –el cuerpo visual del emblema–, y subscriptio o 

declaratio –el texto explicativo, que generalmente adopta la forma de epigrama, aunque 

también puede ampliarse mediante una glosa aclaratoria (Peñasco González, 23-24).6 

El empleo de la figura de Hermenegildo no es casual. Durante el reinado de Felipe II, 

se pone a punto la idea y representación de la monarquía española debido a distintas 

circunstancias: la reciente unificación de los reinos peninsulares; avatares en la sucesión 

que pusieron en crisis el mecanismo de la continuidad legítima, así como la difuminación 

de la identidad simbólica de la monarquía por la fusión de la monarquía española con la 

del Sacro Imperio (Cornejo 2000, 25-26). En este contexto, la propaganda regia se orientó 

hacia la afirmación de un poder de origen divino. Se consolidó así la idea de una dinastía 

elegida, de modo que se pone en relieve la figura del rey como vicario de Dios. Esto 

implica que su iconografía fuese similar a la de santos, o incluso dioses. En la 

convergencia de estos dos intereses de Felipe II –la exaltación de su linaje y la sacralidad 

de la Institución Monárquica– se inserta la figura de Hermenegildo (Cornejo 2000, 27). 

Según el discurso de Vázquez de Praga Iglesias (1973), fue el papa Gregorio Magno quien 

configuró la imagen del príncipe visigodo como héroe de la fe y defensor de la Iglesia 

católica frente a la arriana. En los relatos historiográficos precedentes aparecía como un 

mero usurpador que se rebeló contra su padre (Mihi Blázquez, 235). La crónica gregoriana 

transformó su figura en mártir de la ortodoxia, que con su muerte habría inspirado la 

conversión de su hermano Recaredo. De este modo, se convirtió en “dignísimo principio, 

y cabeza del linaje Real de España, por haber sido tan Cathólico y Religioso restaurador 

de la Fe Cathólica en sus Godos” (López Madera, fol. 32v). El vínculo entre el santo 

príncipe y la monarquía resultaba además útil para reforzar la idea de una unidad política 

peninsular heredera del antiguo reino visigodo (Cornejo 2000, 28). En esta línea se 

inscribe la labor de Ambrosio de Morales, cronista y colaborador de Felipe II, quien 

promovió la difusión del culto a San Hermenegildo en su Crónica General de España 

(Estal, 527).7 Morales continuó la obra de Florián de Ocampo, realizada bajo el 

auspicio del emperador Carlos V con una 
 

5 Así lo denominó Paolo Giovio en sus Dialogo dell'imprese militari et amorose (1555) y Juan de Horozco 

en sus Emblemas morales (1604). 
6 Para un mayor conocimiento del género de la emblemática, así como sus principales precursores, las distintas 

fuentes, sus diversos significados y los elementos que lo pueden configurar recomiendo la consulta de la 

introducción a Emblemas regio-políticos de Juan de Solórzano, realizada por González de Zárate (1987), y la 

de los Emblemas Morales de Sebastián de Covarrubias, realizada por Peñasco González (2017). 
7 Es entonces cuando se restaura la Puerta de Córdoba (Mihi Blázquez, 233), ya que se consideraba el 

emplazamiento donde Hermenegildo sufrió su martirio (uid. supra). Además, en Sevilla, se erigieron otras 

instituciones dedicadas a su culto, como el Hospital de San Hermenegildo, o el colegio de los jesuitas. Sin 

embargo, no es solo en la ciudad hispalense donde se le rendía culto, sino en otras ciudades como Toledo, 

Zaragoza, Santiago, Ávila, Salamanca, Palencia… (Cornejo 2000 , 28). 



ISSN 1540 5877                eHumanista  65 (2026): 247-261 

Antonio Martínez Molina 250 
 

 

renovación metodológica que la ajustara a unos criterios de verdad más exigentes (Mihi 

Blázquez, 228). Esta nueva imagen del santo resultó ser referente para las artes plásticas 

y la literatura de la época: La tragedia de san Hermenegildo de Hernando de Ávila; 

Tránsito de San Hermenegildo de Alonso Vázquez y Juan de Uceda; Apoteosis de San 

Hermenegildo de Herrera el Viejo; Martirio de San Hermenegildo de un seguidor de 

Zurbarán, o la Apoteosis de San Hermenegildo de Herrera el Joven, entre otras obras 

(Rodríguez Moya, 145-149).8 En este marco ideológico y devocional se inscribe el 

conjunto emblemático de San Hermenegildo. Su finalidad última es ofrecer a los fieles 

una catequesis visual en torno a la figura del santo, enmarcada en una intensa corriente 

cultural de veneración a Hermenegildo, fomentada y difundida por la propaganda política 

regia. 

Sobre la base de lo expuesto y atendiendo a la interacción fundamental entre texto e 
imagen, se procederá al análisis detallado de los emblemas. 

 

Figura 2. Fotografía proporcionada por la Ilustre y Antigua Hermandad del Santísimo Rey Mártir 

Hermenegildo. 

 

 

Emblema 1 

 

Purpureo tellus fluuio pinguescit Ibera  lkk|l/l|l/kk|l/l|lkk|l~  DA6m 

iam fidei frugem Gotthica regna ferent lkk|ll|l||lkk|lkk|~ DA5m 

Baccifer ut flauas Tartessus densat aristas,  lkk|l/l|l/l|l/l|lkk|l~  DA6m 

 

8 En el presente artículo me he centrado en la representación del santo mártir que se realiza en las 

pechinas, puesta en relación con el género de la emblemática. No obstante, huelga mencionar que el 

programa iconográfico va más allá. Si se desea conocer un estudio pormenorizado de la relación entre las 

artes –en especial, la pintura y el teatro– y la representación de la figura de San Hermenegildo en los 

Siglos de Oro hispalenses, recomiendo la consulta de la tesis doctoral Pintura y teatro en la Sevilla del 

Siglo de Oro. La ‘Sacra Monarquía’ (Cornejo 2005). 



ISSN 1540 5877                eHumanista  65 (2026): 247-261 

Antonio Martínez Molina 251 
 

 

regius [...] lkk|[lt|l||lkk|lkk|~] DA5m 

 

Con su radiante río florece la tierra ibera. 

Ahora los reinos godos darán el fruto de la fe. 

Así como Tarteso, rico en aceituna, multiplica las doradas espigas, 

regio... 

La pintura ofrece una vista de la Sevilla de principios del siglo XVII.9 La ciudad 

aparece rodeada por el Guadalquivir, que el texto latino menciona como purpureo fluuio 

en el primero de los versos. Con esta alusión, los dísticos elegíacos evocan la fertilidad 

de campos y huertas extramuros de la vega hispalense. En ningún caso el texto menciona 

propiamente la ciudad de Sevilla. La primera referencia geográfica, tellus Ibera, que es 

una variante de Hiberus, -a, -um, designa la tierra bañada por el río Iberus, esto es Hispania 

(Forcellini, s. v.). A continuación hay una mención a los Gothica regna, adjetivo derivado 

de Gothi, el pueblo germánico (Forcellini, s. v.). Finalmente, la alusión a Tartessus 

constituye otra alusión poética a Hispania (Gaffiot, s. v. 1b). Así pues, aunque la escena 

se ambienta en Sevilla, el texto remite a un ámbito simbólico más amplio: la tierra 

hispana: la conversión de Hermenegildo se entiende no solo como un acontecimiento 

relevante para la ciudad hispalense, sino como un hito de alcance en toda la cristiandad 

del reino. 

En el interior de la muralla destaca de forma dominante la Giralda, de estructura alta 

y rectangular, coronada por el cuerpo de campanas, y su Giraldillo añadido en época 

renacentista. A su lado se reconoce el volumen de la Catedral, que configura la masa 

arquitectónica principal del conjunto. A la derecha de la Giralda se distinguen las torres 

de varias iglesias. La primera, con una cruz en lo alto, ajena al conjunto catedralicio, 

corresponde con probabilidad a la iglesia del Salvador, antigua mezquita mayor almohade 

transformada en colegiata y posteriormente en iglesia. Más hacia el oriente de la ciudad 

se eleva una torre esbelta, mientras que, al fondo, en el extremo más alejado del perfil 

urbano, se adivina otra. Al este de la ciudad se representa una de las puertas de la muralla, 

la más monumental, que podría identificarse con la Puerta de Carmona. Ante ella, y ya 

extramuros, hay representada una torre junto a un pozo. Esta sería una de las torres-noria 

que formaban parte de los Caños de Carmona, el acueducto romano restaurado en época 

almohade y luego cristiana. En el extremo opuesto, hacia poniente, se observa una torre 

de planta dodecagonal adosada a la muralla y próxima al río: la Torre del Oro, pieza clave 

del sistema defensivo ribereño. Finalmente, al otro lado del Guadalquivir, se representa 

en menor escala el arrabal de Triana, que completa la visión del entorno urbano. 

El último pentámetro del texto de la pechina presenta problemas de lectura: a penas 

se distinguen las palabras regius alma, pues el resto del texto conservado es ilegible. 

Además, en la misma imagen se aprecia la existencia de más texto en la parte inferior de 

la pechina, hoy perdido. A juzgar por la figura 1 y en comparación con el resto de los 

emblemas, su extensión parece mayor. Los dos dísticos elegíacos inscritos a ambos lados 

del cuerpo pictórico se conservan completos, lo que sugiere que este emblema pudo 

componerse originalmente de tres estrofas, y no de dos, como el resto de las pechinas. 
 

9 Para la identificación de los distintos edificios representados en el cuerpo pictórico del emblema se han 

consultado los siguientes grabados y mapas: Sevilla, grabado de Ambrogio Brambilla (1585); Siville (ca. 1602), 

ilustración de Samuel de Champlain, hacia 1602; Grabado de Sevilla del Siglo XVII (1638), grabado de 

Matthäus Merian; Plano topográphico de la M. N. Y M. L. ciudad de Sevilla (1771), levantado y delineado 

por Francisco Manuel Coelho, por disposición de D. Pablo de Olavide. 



ISSN 1540 5877                eHumanista  65 (2026): 247-261 

Antonio Martínez Molina 252 
 

 

 

Emblema 2 

Dum [...] lkk|[l/t|l/t|l/t|lt|l~] DA6m 

occasu [...] exorietur (?) [...]   ll|l[t|l]||lkk|lk[k|~]  DA5m 

Occiderat Christus lethum nunc calcat Eous,  lkk|l/l|l/l|l/l|lkk|l~  DA6m 

quo surgente micas, quo moriente cades. ll|lkk|l||lkk|lkk|~ DA5m 

Mientras... 

de su ocaso se alzará... 

Cristo había muerto, ahora Eoo aplasta la muerte, 
con su surgimiento, brillas; con su muerte, caerás. 

 

Figura 3. Fotografía proporcionada por la Ilustre y Antigua Hermandad del Santísimo Rey Mártir 

Hermenegildo. 

 

La composición presenta como figura central un león en actitud fiera. La parte 

posterior del animal se apoya sobre una porción de tierra, mientras que las patas delanteras 
parecen intentar desplazar las tinieblas que cubren uno de los soles situados en la sección 

superior de la imagen. El fondo, decorado con ondas blancas y azules, podría aludir a un 

río o al mar. 

El león es un animal que ha generado múltiples y, a veces, opuestas interpretaciones 

simbólicas a lo largo de la historia. Andrea Alciato lo asocia con la realeza en su 

Emblematum liber (emblema 57), donde Agamenón muestra en su escudo la figura del 

león como emblema de fiereza (Mínguez, 64). En este sentido, puede extrapolarse a la 

monarquía española, pues se ha recurrido al león a la hora de constituir una imagen 

simbólica determinada del poder real español; esta tuvo un dilatado éxito, por encima de 

diversas dinastías, sistemas políticos y épocas culturales. De hecho, el león es el más 

antiguo de los símbolos que componen el actual escudo de armas de España, pues arranca 

en época preheráldica (Mínguez, 58). Gracias a las connotaciones simbólicas 



ISSN 1540 5877                eHumanista  65 (2026): 247-261 

Antonio Martínez Molina 253 
 

 

que evoca su figura, el león pudo expresar, no la identidad de una persona o linaje, sino 

un concepto más complejo: el poder de una monarquía (Menéndez Pidal de Navascués, 

50). Cabe tener en cuenta que el león metaforiza directamente al propio monarca, lo cual 

suele suceder cuando el león abandona su habitual serenidad y se convierte en una fiera 

aguerrida que combate a algún otro animal que metaforiza otro reino o nación. Como 

ejemplo, puede ponerse el león belicoso y solitario en la obra de Juan Caramuel 

Lobkowitz (1639), Philippus Prudens Caroli V Imp. Filius Lusitaniae, Algarbiae, Indiae, 

Brasiliae, Legitimus Rex demostratus; este libro defendía la necesidad de que Portugal se 

integrara plenamente en la corona española por derecho de conquista (Mínguez, 87-88). 

Así, desde los reyes de los reinos medievales, pasando por los Austrias y hasta los 

Borbones actuales el león ha estado vigente como símbolo político. 

No obstante, el estudio más detallado de este símbolo se encuentra en Pierio 

Valeriano, quien le dedica el primer libro de sus Hieroglyphica. En diversos emblemas 

distingue entre las partes del animal: la delantera y la trasera. Al tratar la relación entre 

el sol y la tierra, Valeriano concluye: sed enim ipsa leonis efigies utrumque referre uidetur 

hieroglyphicum, quippe quae anterioribus partibus Solem exscribit, posterioribus uero 

Terram 1, 20, 3. De este modo, el león encarna una doble naturaleza: celestial en su parte 

frontal, donde se manifiesta su fuerza física (est id illud hieroglyphicum, per anteriora 

leonis robur significare, propterea quod in eo animali membra illa robustiora sunt PV 1, 

4, 1); y terrenal en la trasera, que simboliza lo perecedero. Esta dualidad se aprecia con 

claridad en el presente emblema. 

La fiereza del león, asociada a Cristo, aparece ya en las Sagradas Escrituras, donde se 

vincula a su magnanimidad y fortaleza (quanta enim illa sunt indicia magni animi, cum 

quis crucem suam tollit et Christum sequitur PV 1, 2, 5): “Judá es un león agazapado, has 

vuelto de hacer presa, hijo mío; se agacha y se tumba como león o como leona, ¿quién se 

atreve a desafiarlo?” (Gn 49:9); “Fue un león con sus hazañas, un cachorro que ruge por 

la presa.” (1 Mac 3:4); “Pero uno de los ancianos me dijo: ‘Deja de llorar; pues ha vencido 

el león de la tribu de Judá, el retoño de David, y es capaz de abrir el libro y sus siete 

sellos’.” (Ap 5:5). Valeriano explica que la parte anterior del león se relaciona con la 

fortaleza y virtud propia de reyes, y, por extensión, con Cristo (PV 1, 31, 3). En cambio, 

los cuartos traseros, de naturaleza terrenal, representan la fugacidad e insidias. De este 

modo, el animal sintetiza en su cuerpo la doble condición de Cristo: divina y humana. 

El sol, por su parte, comparte una simbología análoga de divinidad y vigilancia. 

Horapolo (3, 1) lo relaciona con la divinidad por su carácter siempre atento, y la tradición 

cristiana lo identifica con Cristo. En los Monumenta emblematum christianorum uirtutum 

de Georgette de Montenay en 1571 (emblema 55), se habla sobre la verdadera virtud y la 

fe en Cristo, que no dependen de las apariencias, sino de la claridad moral y espiritual. 

Se compara a Cristo con el sol: Christ vray soleil n'est iamais sans clarté, como símbolo 

de guía espiritual y perfección moral. 

Como se ha expuesto con anterioridad, debido a una creencia descendiente del poder 

real, el rey se identifica con el vicario de Dios en la tierra desde el medievo. En los 

Emblemata politica de Jacob Bruck Argenmundt en 1618 (emblema 12), dedicado a la 

firmeza del príncipe, aparece el sintagma Phoebeae lampadis, que fácilmente se pone en 

relación con el texto que puede leerse tanto en la figura 1, como en la 3: Phoebi o Phoebis. 

La presencia de esta lámpara de Febo, como símbolo del sol, que se encuentra entre 

tinieblas, no se relaciona con el astro, sino con la realeza del príncipe infundada por Dios. 

En el presente emblema se conserva parcialmente el primer dístico elegíaco. La secuencia 

Dum noua surgent [...] Phoebis plantea problemas métricos, pues impide la cesura 

pentemímeres recurrente en todos hexámetros conservados. Por ello, no se ha 



ISSN 1540 5877                eHumanista  65 (2026): 247-261 

Antonio Martínez Molina 254 
 

 

incluido en la edición. La forma Phoebis es rara: solo se documenta en Aenigmata 60, 3 

de Eusebius Abbas Wiremuthensis: noctibus et Phoebis latitans tam foeda sepulchris. Por 

ello, me decanto por la hipótesis de que se trate de Phoebi ante una palabra monosilábica 

iniciada por silbante. Sea como fuere, en el contexto de este emblema, podría aludir a los 

dos soles representados, uno en tinieblas y otro en claridad. 

En el texto de Bruck aparece también la siguiente oración: tectus nube licet radium 

exeruisse micantem / non queat vv. 3-4. Aquí, el verbo mico ha adoptado una forma de 

participio acompañando a radium. Según el Thesaurus Lingua Latinae, este verbo se 

aplica ora en sentido propio, a llamas, estrellas, sol, luna, metales, colores…, ora en 

sentido figurado, cuyo significado equivale a eminere, excellere, insignem esse (TLL VIII, 

930, 10-85; 931; 932, 1-14 mico). En este emblema, la forma en segunda persona del 

singular establece un vínculo con el lector de las inscripciones. De este modo, el autor 

estaría jugando con el sentido propio aplicado a los soles, así como con su sentido figurado 

aplicado al devoto que esté leyendo el epigrama. Esto entronca con un tema recurrente en 

el género de la emblemática: la luz tras las nubes. En el emblema 82 de los Selectorum 

emblematum centuria secunda de Gabriel Rollenhagen en 1613, se desarrolla un 

emblema cuyo título es post nubila clarior. Expresa el gozo del bien tras la adversidad, 

como versa el dístico elegíaco que lo acompaña: Post pluuias Formosa, post nubila 

phoebus, / post lacrymas tandem laetior hora uenit. También en el sexto emblema del 

segundo libro de Covarrubias se recoge este tópico, titulado Post nubila clarior: “Y a 

veces es contento aver pasado / el mal, para que el bien pueda gozarse, / Y assi tras los 

nublados nos parece, / que el sol mas que otras vezes resplandece.” En consecuencia, el 

león se identifica con Cristo y el sol con Dios. La fuerza del primero – su parte delantera, 

celestial– disipa las tinieblas que impiden al creyente alcanzar la luz divina. 

Siguiendo lo expuesto acerca del león y el astro solar, considero que el autor de los 

emblemas representa en el león a la monarquía española, que, por metonimia, se vería 

personificada en Hermenegildo. Esta aparta las tinieblas de la herejía arriana con el fin de 

que brille el sol del catolicismo. Del mismo modo, Cristo murió como sacrificio por los 

pecados de la humanidad para redimirla y reconciliarla con Dios, y resucitó para 

demostrar su victoria sobre la muerte. 

Finalmente, el texto del primer dístico elegíaco no se conserva íntegro, más allá de la 

edición del primer hexámetro, comentada previamente. Como se observa en la figura 1, 

esta es la pechina más dañada por el paso del tiempo. Por este motivo, el resto del primer 

dístico no puede adivinarse más que lo que aparece editado: occasu […] exorietur […]. 

Cabe advertir que en la parte inferior del emblema, como se puede apreciar en la figura 

1, hubo una línea inscrita, hoy día perdida. Es posible que completase el primero de los 

dos dísticos elegíacos, aunque el deterioro del texto inferior y lateral impide una lectura 

definitiva incluso tras la intervención. 

Emblema 3 

 

Ex damnis cresco, pressis me surrigo lucris   ll|l/l|l/l|l/l|lkk|l~  DA6m 

ut pretiosa fuant cum pretiosa dabunt.  lkk|lkk|l||lkk|lkk|~ DA5m 

Diuitiae, sceptrum, fasces et gaudia uitae   lkk|l/l|l/l|l/l|lkk|l~  DA6m 

aut congesta premunt aut superata eleuant. ll|lkk|l||lkk|lkk|~ DA5m 

 

Me crezco ante la adversidad, me elevo despreciando el lucro, 
de modo que sea valioso cuando produzca algo valioso. 

Las riquezas, el cetro, las insignias de poder y las alegrías de la vida, 



ISSN 1540 5877                eHumanista  65 (2026): 247-261 

Antonio Martínez Molina 255 
 

 

si las acumulamos, nos oprimen; si las superamos, nos elevan. 
 

Figura 4. Fotografía proporcionada por la Ilustre y Antigua Hermandad del Santísimo Rey Mártir 

Hermenegildo. 

 

En el centro de la composición se representa un corazón que alberga distintos 

elementos organizados en varios niveles. Esta figura, núcleo de la escena, actúa 

metonímicamente como representación del ser humano, concebido como la sede de sus 

pasiones, deseos y aspiraciones. En el primer nivel se distinguen esqueletos, clara alusión 

a la muerte inevitable, que recuerda al espectador la fugacidad de la existencia y la vanidad 

de las preocupaciones terrenales. El segundo nivel exhibe atributos regios — coronas, 

cetros y vestiduras—, símbolos del poder mundano y de la ambición que este despierta. 

En el tercero se disponen objetos de lujo, como piezas de vajilla, asociados a 

la riqueza material y a la 

vanidad. Sobre el corazón se 

encuentra un putto que, 

mostrando desdén hacia los 

contenidos del interior, dirige 

su atención hacia un árbol 

cercano, del cual recoge unas 

coronas que brotan como 

frutos de sus ramas. Este 

joven representa la virtud, y 

su gesto expresa el desprecio 

por los bienes terrenales y la 

búsqueda de la recompensa 

espiritual. Las coronas que 

toma  del  árbol  pueden 

Figura 5. Emblema de la tercera centuria de los Emblemas Morales 

de Covarrubias. 

interpretarse como méritos, 

gracias o bendiciones 



ISSN 1540 5877                eHumanista  65 (2026): 247-261 

Antonio Martínez Molina 256 
 

 

celestiales, en contraste con los bienes efímeros de la vida terrenal. 

Hay un emblema semejante en la antología de Covarrubias (3, 7) bajo el lema non 

magna relinquam. En él se representa a un rey desnudo que abandona sus vestiduras y 

atributos reales para alcanzar la corona celestial. La enseñanza es clara: el verdadero 

imperio que los gobernantes deberían anhelar es el del cielo, pues el terrenal no es 

comparable en valor (Peñasco González, 515). Se pone así de manifiesto una imagen 

simbólica que se repite constantemente en las representaciones de Hermenegildo: el 

momento en que el príncipe renuncia a la corona regia a cambio de otra gloriosa, 

conquistada mediante su martirio en defensa de la ortodoxia católica (Cornejo 2005, 

211).10 Tanto la pintura, como el teatro y, en general, la literatura de los Siglos de Oro 

hispalenses insisten en este motivo. Según Cornejo (2005, 224), la iconografía del santo 

presenta dos variantes principales: una centrada en la escena terrenal del martirio, que 

culmina con la coronación celestial, y otra que exalta directamente el momento de la 

apoteosis triunfal (uid. emblema 4). En la primera predomina el énfasis en el sacrificio; 

en la segunda, en la glorificación. La expresión de este tópico del contemptus mundi se 

refleja también en los dos dísticos elegíacos conservados correctamente. Los versos 

insisten en los elementos de valor material (pressis lucris, pretiosa, diuitiae, sceptrum, 

fasces, gaudia uitae), que se revelan inútiles salvo en su rechazo, a favor de la recompensa 

eterna. Así lo expresa el último verso inscrito en la pechina: aut congesta premunt aut 

superata eleuant. 
 

Figura 6. Fotografía proporcionada por la Ilustre y Antigua Hermandad del Santísimo Rey Martir 

Hermenegildo. 

 

 

 

 

 

10 Esta interpretación del santo es ideada por el Papa Gregorio Magno en sus Dialogi de uita et miraculis 

patrum Italicorum (ca. 1474), la cual se impondrá sobre todas las demás. 



ISSN 1540 5877                eHumanista  65 (2026): 247-261 

Antonio Martínez Molina 257 
 

 

Emblema 4 

 
Surculus e laeta Balthorum stirpe recisus   lkk|l/l|l/l|ll|lkk|l~  DA6m 

pro regn͜ i areola fert paradisiacam. ll|lkk|l||lkk|lkk|~ DA5m 

Vt germen geminum uernet terraque poloque,   ll|l/kk|l/l|l/l|lkk|l~  DA6m 

tu,͜ Hermenegilde, subis, tu, Recarede, manes.  ll|lkk|l||lkk|lkk|~ DA5m 

 
Un sarmiento cortado de la feliz estirpe de los baltos, 

en lugar del jardincillo del poder nos trae el del paraíso. 

Para que una descendencia doble florezca en la tierra y en el cielo, 
tú, Hermenegildo, asciendes; tú, Recaredo, te quedas. 

 

La imagen se organiza en dos escenas bien diferenciadas: la terrenal y la celestial. En 

la parte inferior se representa un árbol frondoso, identificado con la familia real 

visigoda.11 Esto se deduce por la presencia de dos sarmientos (surculus v. 5) en la copa, 

haciendo alusión a Hermenegildo y a su hermano Recaredo. Uno de los brotes aparece 

cortado por una segur, en alusión al martirio del primero; el otro permanece íntegro, 

simbolizando la continuidad dinástica. Esto lo corrobora el último verso: tu, 

Hermenegilde, subis, tu, Recarede, manes. En la sección superior, un ángel conduce un 

carro triunfal tirado por cuatro caballos blancos que galopan sobre las nubes.12 El carro 

transporta un brote del mismo árbol, rodeado por una aureola idéntica a la que 

circunscribe el hacha inferior. Siguiendo modelos de la iconografía clásica,13 la pintura 

representa así la apoteosis del príncipe visigodo: pro regni areola fert paradisiacam. 

En la mitología griega se fijó un término en época helenística para hacer referencia a 

la divinización de distintos personajes: ἀποθέωσις. En su inicio, existía la confusión entre 

la ‘divinización’ y el ‘entierro’ (e.g. ἐκεῖνος μὲν οὖν ἀποθεοῦν Ἀλέξανδρον ἐβουλήθη, 

Τίμαιος δὲ μείζω ποιεῖ Τιμολέοντα τῶν ἐπιφανεστάτων θεῶν Plb. 12, 23, 4). No obstante, 

la creencia de que los hombres pueden tornarse dioses es anterior a la fijación del término 

(cf. τὸν δὲ ἴδεν Κάδμου θυγάτηρ, καλλίσφυρος Ἰνώ, / Λευκοθέη, ἣ πρὶν μὲν ἔην βροτὸς 

αὐδήεσσα, / νῦν δ᾽ ἁλὸς ἐν πελάγεσσι θεῶν ἒξ ἔμμορε τιμῆς. Od. 5, 333-335). Alejandro 

Magno, influido por los modelos faraónico y persa, fue el primero en recibir honores 

divinos en vida, pero la noción se consolida con la doctrina de Evémero, según el cual 

los dioses no fueron sino hombres divinizados (Wissowa, 184- 

 

11 Esta asociación se explicaría por la representación bíblica del árbol de Jesé, símbolo que expresa la genealogía 

de Jesús mediante la imagen de un árbol: “Saldrá un vástago del tronco de Jesé, y un retoño de sus raíces 

brotará.” (Is 11:1). 
12 Siguiendo la tradición bíblica, este carro podría identificarse con el que aparece para llevarse al profeta 

Elías. Sin embargo, a diferencia del carro bíblico –de fuego y tirado por caballos igualmente ígneos–, 

Elías sube al cielo antes de su muerte, mientras que Hermenegildo alcanza la gloria tras su martirio : 

“Mientras caminaban conversando, un carro de fuego con caballos de fuego se colocó entre ellos, y Elías 

subió al cielo en un remolino. Eliseo lo vio alejarse y clamaba: ‘¡Padre, padre mío, carro de Israel y su caballería!’ 

Luego Eliseo no lo vio más. Tomó sus vestidos y los desgarró.” (2 Re 2:11-12). En la Biblia se narran 

otras subidas al cielo, aunque sin mención del carro, como la de Enoc, primogénito de Caín, símbolo de la 

cercanía de Dios con su pueblo (Gn 5:24; Heb 11:5). 
13 El interés por vincular Sevilla con la Antigüedad clá sica se remonta al siglo XVI, aunque sus 

precedentes pueden rastrearse ya en el siglo XIII tras la expulsión de la población musulmana. Desde 

entonces aparecen referencias al pasado clásico de la ciudad en obras como De rebus Hispaniae libri X de 

Juan de Mariana o la General estoria de Alfonso X. No obstante, es en la Historia de Sevilla, redactada 

por Luis Peraza hacia 1535, donde esta voluntad se formula de manera contundente: la narración se abre 

con la creación bíblica del mundo y avanza hasta la época del autor, caracterizando a Sevilla como 

“imperial” y “cesárea” (Lleó Cañal, 209-220). La combinación de motivos bíblicos y grecolatinos se convertirá 

desde entonces en un rasgo recurrente, como atestiguan los emblemas de las pechinas. 



ISSN 1540 5877                eHumanista  65 (2026): 247-261 

Antonio Martínez Molina 258 
 

 

188). En el mundo romano, Cicerón emplea el término con su doble sentido inicial (cf. 

Fanum fieri uolo neque hoc mihi eripi potest. sepulcri similitudinem effugere non tam 

propter poenam legis studeo quam ut maxime adsequar ἀποθέωσιν. ad Att. 12, 36). Sin 

embargo, la palabra más usada en latín fue consecratio, recurrente desde la divinización 

de Julio César por Augusto. 
 

 

Figura 7. Emblema número 34 de la primera centuria de los 

Emblemas Morales de Covarrubias. 

Según la Encyclopedia 

Britannica, al no considerarse 

apotheosis la encarnación de 

la divinidad monoteísta, los 

cristianos rechazan la 

aplicación del término al culto 

de Cristo. Prudencio, poeta 

cristiano del siglo V, adopta 

como título Apotheosis en un 

poema suyo en el que defiende 

opiniones hoy en día 

consideradas ortodoxas sobre 

la persona de Cristo. Así, el 

culto católico distingue 

formalmente la δουλεία 

(dulia), propia de los santos, 

de la λατρεία (latria), 

reservada  a  Dios.  En  la 

emblemática, Covarrubias (1, 34) representa la apoteosis de Felipe II a la manera clásica: 

“Acostumbraban los romanos, para significar la deificación del emperador difunto, poner 

sobre un globo un águila, tendidas las alas en postura de querer volar.” En el cuerpo 

pictórico del emblema figura un águila coronada que alza el vuelo con el orbe entre sus 

garras. La apoteosis se refleja también en la pintura barroca: únicamente dos cuadros son 

las que tratan esta iconografía (Cornejo 2005, 233-235). Una es la Apotesosis de San 

Hermenegildo, de Francisco Herrera el Viejo, y la otra, el Triunfo de San Hermenegildo, 

de su hijo homónimo. En ambos casos aparecen representados la apoteosis y triunfo del 

santo, que culminan con la coronación de su gloria. De este modo, queda representado el 

tema del Rey en la Gloria (Cornejo 2005, 235-238), que en nuestro emblema no se 

desvincula en ningún caso de su martirio. 

Otro símbolo empleado aquí es el del árbol como familia real. Según Cornejo (2005, 

233), se puede sintetizar el significado del emblema diciendo que Hermenegildo ha sido 

podado del árbol de la monarquía terrenal, pero ahora reina desde el cielo, mientras que 

Recaredo es la rama que garantiza la continuidad del linaje real hispano. Los símbolos del 

árbol y el carro triunfal son, a menudo, puestos en relación con la representación 

simbólica de Hermenegildo. En la Tragedia de San Hermenegildo se ponen las siguientes 

palabras en boca de un ángel: “Generosa ciudad, pueblo escogido, / no derribe de un 

golpe por el suelo, / el bárbaro insolente y descreído, / tu esperança vital con mortal yelo; 

/ que, si el real pimpollo ves caído, / cayendo en tierra sube al alto cielo 

/ y, al riego de su sangre, reberdeçen / otros renuevos que del tronco creçen. / Que en 

virtud de esta sangre generosa, / que el sevillano suelo riega y baña […]” 

(Quintanadueñas, 810). Al igual que en nuestro emblema, el árbol representa la monarquía 

regia, así como la apoteosis de Hermenegildo, sin dejar pasar la ocasión de señalar la 

ciudad hispalense como pueblo escogido (uid. emblema 1). No es casual, por tanto, que 

el primer hexámetro de la inscripción esté compuesto encerrado por el sintagma surculus 

recisus, haciendo alusión a Hermenegildo –mencionado en el 



ISSN 1540 5877                eHumanista  65 (2026): 247-261 

Antonio Martínez Molina 259 
 

 

pentámetro que cierra este emblema, junto a la aparición de Recaredo, que permanece en 

la tierra. 

Un elemento de especial interés es la mención a los Balthi que realiza el autor del 

texto. Esta referencia, de notable rareza, se documenta únicamente en Jordanes, Getica 

42: Tertia uero sede super mare Ponticum iam humaniores et, ut superius diximus, 

prudentiores effecti, diuisi per familias populi, Vesegothae familiae Balthorum, 

Ostrogothae praeclaris Amalis seruiebant. Jordanes, autor del siglo VI, ofrece en su De 

origine actibusque Getarum la fuente principal para la genealogía gótica, junto con la 

Historia Gothorum de Isidoro de Sevilla. La inclusión de este detalle demuestra el alto 

nivel cultural del autor de las pechinas, que revela un conocimiento profundo de la 

historiografía y literatura tardo antigua. 

4. Conclusiones 

El estudio de las pechinas de la iglesia de San Hermenegildo permite recuperar un 

testimonio excepcional de la cultura visual y simbólica sevillana del primer tercio del 

siglo XVII. Se trata de un programa iconográfico y epigráfico inédito, cuya edición y 

comentario contribuyen a esclarecer no solo la función catequética del templo, sino 

también el modo en que la figura del santo visigodo fue reinterpretada en el marco de la 

monarquía confesional hispánica. 

Los cuatro emblemas analizados revelan la confluencia de tres tradiciones: la 

emblemática humanista heredera de Alciato, la iconografía barroca, y la exaltación 

política de la Sacra Monarquía impulsada bajo Felipe II. En este contexto, los dísticos 

latinos no son meros adornos eruditos, sino parte esencial de un discurso moral y 

doctrinal. En ellos se condensan temas claves de la espiritualidad barroca —la uanitas, el 

contemptus mundi, la apoteosis y el triunfo del mártir— que encuentran su correlato visual 

en las pinturas de las pechinas. El texto latino, de cuidada factura métrica y léxica, 

demuestra el alto nivel cultural del autor, conocedor de la tradición clásica y patrística, 

así como de la historiografía visigoda. La mención explícita a la stirps Balthorum y la 

contraposición entre Hermenegildo y Recaredo muestran la voluntad de integrar la 

genealogía gótica en la narrativa providencial de la monarquía hispana. Así, el santo 

aparece simultáneamente como mártir, príncipe y símbolo de continuidad dinástica. 

En conjunto, las pechinas conforman un complejo programa de significación donde 

texto e imagen articulan una teología política del martirio y de la realeza. La Sevilla 

barroca —representada en el primer emblema como nueva Tarteso fecundada por el río 

purpúreo— se erige así en escenario privilegiado de la glorificación del santo, modelo de 

fidelidad a la fe católica. 



ISSN 1540 5877                eHumanista  65 (2026): 247-261 

Antonio Martínez Molina 260 
 

 

Obras citadas 

 

Alciato, Andrea. Emblematum liber. Lyon: Guillaume Rouillé, 1548. 

Bruck Argenmundt, Jacob. Emblemata Politica. München: Staatsbibliothek München, 
1618. 

Chastel, André. Arte y humanismo en Florencia en tiempos de Lorenzo el Magnífico. 

Madrid: Ediciones Cátedra, 1982. 

Cornejo, Francisco J. “Felipe II, San Hermenegildo y la imagen de la «Sacra 

Monarquía».” Boletín del Museo del Prado 18(36) (2000): 25-38. 

---. Pintura y teatro en la Sevilla del Siglo de Oro: la ‘Sacra Monarquía’. Sevilla: 
Fundación El Monte, 2005. 

Covarrubias, Sebastián de/Peñasco González, Sandra María ed. Emblemas morales. A 
Coruña: SIELAE & Society for Emblem Studies, 2017. 

Estal, Juan Manuel del. “Culto de Felipe II a San Hermenegildo.” La ciudad de Dios 74 
(1961), 523-552. 

García Gutiérrez, Pedro Francisco/Martínez Carbajo, Agustín Francisco. Iglesias de 

Sevilla. Madrid: El Avapiés, 1994. 

Gestoso y Pérez, José. Sevilla monumental y artística. Historia y descripción de todos los 

edificios notables, religiosos y civiles, que existen actualmente en esta ciudad. 

Sevilla: Monte de Piedad y Caja de Ahorros de Sevilla, 1892. 3 vols. 
González de Zárate, Jesús María. Emblemas regio-políticos de Juan de Solórzano. 

Madrid: Ediciones Tuero, 1987. 

Henkel, Arthur & Schöne, Albrecht. Emblemata: Handbuch zur Sinnbildkunst des XVI. 

und XVII. Jahrhunderts. Stuttgart: J.B. Metzlersche, 2013. 
Horapolo/González de Zárate, Jesús María ed. Hieroglyphica. Madrid: Akal, 1991. 

Lleó Cañal, Vicente. Nueva Roma. Mitología y humanismo en el Renacimiento 

sevillano. Madrid: Centro de Estudios Europa Hispánica, 2012. 

López Madera, Gregorio. Excelencias de la monarchia y reyno de España. Valladolid: 

Martín de Córdoba, 1597. 
Maravall, José Antonio. La cultura del barroco. Madrid: Ariel, 1975. 

Martínez Alcalde, Juan. Anales histórico-artísticos de las hermandades de gloria de 

Sevilla. Sevilla: Consejo de Hermandades y Cofradías de la ciudad de Sevilla, 

2011. 3 vols. 

Menéndez Pidal de Navascués, Faustino. “El escudo.” En Símbolos de España. Madrid: 
Centro de Estudios Políticos y Constitucionales, 2000. 17-225. 

Mihi Blázquez, Ana María “Un icono para la monarquía hispana: el tratamiento de 

Hermenegildo en la Crónica General de España de Ambrosio de Morales.” Libros 

de la corte 28(16) (2024): 225-244. 

Mínguez, Víctor. “Leo fortis, rex fortis. El león y la monarquía hispánica.” En Mínguez, 
Víctor/Chust, Manuel eds. El imperio sublevado. Madrid: Consejo Superior de 
Investigaciones Científicas, 2004. 57-69. 

Montenay, Georgette de. Monumenta emblematum christainorum uirtutum. Fráncfort del 
Meno: Johann Carl Unckel, 1619, [1ª ed. 1571]. 

Ortiz de Zúñiga, Diego. Anales eclesiásticos y seculares de la muy noble y muy leal 

ciudad de Sevilla, metrópoli de la Andalucía, que contienen sus más principales 

memorias desde el año 1246, en que emprendió conquistarla del poder de los 

Moros el gloriosísimo Rey S. Fernando III de Castilla y León, hasta el de 1671 en 

que la Católica Iglesia le concedió el culto y título de Bienaventurado. Madrid: 

Imprenta Real, 1796. 4 vols. 



ISSN 1540 5877                eHumanista  65 (2026): 247-261 

Antonio Martínez Molina 261 
 

 

Quintanadueñas, Antonio de. Santos de la ciudad de Sevilla y su arzobispado: Fiestas 

que su Santa Iglesia celebra. Sevilla: Instituto de la Cultura y las Artes, 2007 [1ª 

ed. 1637]. 

Rodríguez Moya, Inmaculada. “Los reyes santos.” En Mínguez, Víctor ed. Visiones de la 
monarquía hispánica. Castelló de la Plana: Universitat Jaume I, 2007. 133-169. 

Rollenhagen, Gabriel. Selectorum emblematum centuria secunda. Ultrecht: Imprenta de 
Crispijn van de Passe, 1613. 

Tiffany, Tanya J. (2024). “Cristóbal Suárez de Ribera de Velázquez y el retrato 
eclesiástico en el círculo de Francisco Pacheco.” Atlante. Revue d’études romanes 
20 (2024): 1-32. 

Valeriano, Pierio/Talavera Esteso, Francisco José ed. Jeroglíficos. Prólogo general y 

Libros I-V. Alcañíz-Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 

2013. 

Vázquez de Praga Iglesias, Luis. San Hermenegildo ante las fuentes históricas. Madrid: 
Real Academia de la Historia, 1973. 

Wissowa, Georg. Paulys Real-Encyclopädie der Classischen Altertumswissenschaft. 

Stuttgart: J. B. Metzlerscher Verlag, 1894. 


