Alejandra Angeles Dorantes 178

Amor profano y amor sagrado: el doble discurso amoroso en El iris de Nueva Espafia

Alejandra Angeles Dorantes
(ITESO-Universidad Jesuita de Guadalajara)

Introduccion

El iris de Nueva Espafia, Nuestra Sefiora de Guadalupe de México, es una comedia en

tres jornadas que escenifica las apariciones de Tonantzin Guadalupe (Angeles)l. La obra toma
como base el célebre relato de Valeriano (Nican Mopohua) y recoge a los personajes principales:
Juan Diego, la Virgen, el Arzobispo (Juan de Zumarraga), Juan Bernardino (tio de Juan Diego) y
dos Pajes, que representan a la gente del Arzobispo mencionada por Valeriano en su relato. El
dramaturgo, por supuesto, se toma algunas libertades al construir su comedia y afiade a los
personajes de Motolinia, Fray Martin de Valencia, el Diablo, un Angel, Hernan Cortés, la
Marquesa y la enamorada de Juan Diego, llamachi.

Asi, los acontecimientos en la obra (grosso modo) suceden de la siguiente manera:
Ilamachi, una princesa indigena, desea casarse con Juan Diego, a quien ama con pasion. Juan
Diego no estd muy seguro de poder realizar el sacramento, pues desconoce si la Iglesia lo
permite, ya que él es viudo. Juan le pide a llamachi que espere hasta que consiga aclarar la duda.
La princesa le concede un plazo y cada uno parte a diferentes destinos. Durante el trayecto de
Juan sucede la primera aparicion. La Virgen le advierte a Juan Diego que a partir de ese
momento ha de ser suyo. Este acepta con beneplécito la advertencia y promete llevar su mensaje
y cumplir con el deseo de Tonantzin Guadalupe de construirle su templo. Cuando Ilamachi se
reencuentra con Juan Diego, éste le confiesa que ya no puede casarse con ella, la rechaza y
desata la furia de la princesa. El Diablo, que se ha propuesto evitar que se cumpla el mandato de
la Virgen, aprovecha la ira de llamachi para manipularla. Mientras la conspiracién entre ellos se
lleva a cabo, Juan Diego sigue luchando para que su palabra sea tomada en cuenta y la
guadalupana tenga su “casita”, como se menciona en el Nican Mopohua.

La obra cuenta con 3198 versos en total, que se preservan en una comedia suelta que fue
impresa sin datos de imprenta ni de afio. Merced al trabajo de Zugasti (2022), conociamos la
existencia de un ejemplar de esta suelta en la Biblioteca Universitaria de Friburgo (E 1032, n-
43), en buen estado de conservacion, excepto la ultima foja (paginas 53-54), que tiene un roto en
la parte inferior. Por nuestra parte, localizamos un segundo ejemplar recién catalogado en la
Biblioteca Nacional de Espafia (T 553152°), el cual carece del folio de la portada (sustituido por
uno escrito a mano), pero si conserva intacto el folio final, asi que ambos ejemplares se
complementan perfectamente y nos dan como resultado un texto completo.

La obra posee muchas caracteristicas de las comedias clasicas del Siglo de Oro espafiol,
como los personajes, que se asemejan a los personajes-tipo. Asi, en El Iris de Nueva Espafia,
[lamachi (una princesa indigena) y la Virgen (una figura divina) fungen como las damas de la
comedia, mientras que Juan Diego, ademas de ser el protagonista, podria, a su vez, optar por el

personaje-tipo2 del galan por ser el objeto-deseo de llamachi y de la Virgen. Ademas, Juan

1 véase Dorantes 281-293.

2 Los personajes de las comedias de los Siglos de Oro espafiol son figuras elaboradas a partir de un sistema de
convenciones artisticas que se desprenden del ambiente que rodeé al teatro, la época y el publico de aquellos afios.
Shack, citado por Juana de José Prades en su Teoria sobre los personajes de la comedia nueva en cinco
dramaturgos percibe como toda la entidad de la obra dramética se subordina a la importancia del personaje:

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 178-195



Alejandra Angeles Dorantes 179

Diego presenta los rasgos que Ruiz Ramon (2011, 138) sefiala como caracteristicos del personaje
de las comedias: valor, audacia, generosidad, constancia, linaje, capacidad de sufrimiento,
idealismo. El linaje se lo da la Virgen al escogerlo como su mensajero. El idealismo se tiene
presente en la relacion de Juan con la Virgen. Mientras que el valor, la audacia y la generosidad
se hallan en el objetivo del protagonista: conseguir que le construyan su templo o “casita” a
Tonantzin Guadalupe.

Las damas, por su parte, poseen belleza, linaje, dedicacion amorosa y audacia. Tanto
Ilamachi como la Virgen destacan por su hermosura. La dedicacion amorosa por Juan Diego
también es visible en ambos personajes.

El objetivo de este trabajo es adentrarse en las damas de la comedia y en el doble discurso
amoroso, el cual conforma uno de los principales ejes de la obra.

El iris de Nueva Espafia y el teatro guadalupano

El iris de Nueva Espafia es una comedia mariana que se inserta dentro de la dramaturgia
relativa a las apariciones del Tepeyac. De acuerdo con la literatura guadalupana, en el mes de
diciembre de 1531, la Virgen Maria se manifesto en el Tepeyac a un individuo gque representaba
el perfil clasico del habitante de la cuenca de México en el temprano siglo XVI, bautizado con el
nombre cristiano de Juan Diego. Asi, se llevaron a cabo una serie de encuentros entre la Virgen y
Juan Diego, durante los cuales la Sefiora le presenta al indio un plan de apoyo para remediar las
mortificaciones del México recién conquistado.

El hecho guadalupano, afirma Valero De Garcia (53-54), fue recogido por varios géneros
literarios, entre los cuales se encuentra la forma coloquial. Los coloquios fueron obras muy
sencillas representadas en las parroquias o tal vez sélo entre familias. Esto provocd que
sobrevivieran muy pocos, ya que por lo general se escribian para representarse de inmediato sin
ningun interés de posteridad. En consecuencia, una de las dificultades del estudio del teatro
guadalupano de los indios de México radica en la gran escasez de manuscritos originales de la
época; existen unos cuantos textos, en su mayoria de los siglos XVII y XVIII, y otros mas que
son copias de textos anteriores hechas ya durante el siglo XIX.

Valero De Garcia enfatiza que se sabe con certeza de la existencia de tres obras de teatro
guadalupano gracias a los inventarios de Lorenzo Boturini Benaduci en el siglo XVIII, que,
posiblemente, sean de las primeras que se escribieron en la época. Una de ellas podria tratarse
del Coloquio de la aparicion de la Virgen de Guadalupe, cuyo manuscrito original se encuentra
extraviado; sin embargo, existen dos copias de la obra, una del siglo XVIII perteneciente a la
coleccién de Federico Gomez de Orozco, y otra copiada por José Fernando Ramirez en el siglo
XIX'y traducida al espafiol por su colaborador Faustino Chimalpopoca Galicia. En el inventario
de Boturini, las comedias registradas se muestran de la siguiente manera:

1. Unacomedia en mexicano, compuesta por el padre José Antonio de la Fuente, cura de

Amecameca, redactada en 79 fojas y conocida con el nombre de El portento
mexicano.

“Apenas hay necesidad de decir que no hay traba que se oponga a la libre eleccion de los personajes que han de
aparecer en la escena, que reyes, caballeros, labradores y criados, figuras alegoricas, santos, angeles y demonios y
hasta los objetos més elevados del dogma catdlico, pueden mostrarse sin inconveniente en una pieza” (24). Los
personajes tipo que encontramos en las comedias clasicas del teatro de los Siglos de Oro son: el rey, el poderoso, el
galan, la dama, el gracioso o donaire, el villano y el caballero.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 178-195



Alejandra Angeles Dorantes 180

2. Una comedia también en lengua mexicana, al modo de nesquitil (del nahuatl
neixcuitilli, ejemplo), para ser representada en las iglesias. Llama la atencion el
comentario de Boturini acerca del nesquitil, si se recuerda que ya desde 1555, cuando
se celebra el primer Concilio Provincial Mexicano, se manda con gran energia que no
se hagan ni den lugar que en las dichas iglesias se hagan dichas representaciones. De
haberse obedecido este mandato, la mencionada comedia se tiene que haber escrito
antes de esa fecha, por lo que posiblemente sea una de las méas antiguas de la
documentacion guadalupana.

3. Otra comedia con las caracteristicas de la anterior, cada una escrita en un cuadernillo
“de a cuatro”, unidos los dos para formar 34 fojas en total (\Valero De Garcia, 2012,
54).

Es importante destacar que este tipo de teatro no es solo obra de algun clérigo. Es cierto
que el teatro guadalupano esta escrito en su mayor parte por teélogos y sacerdotes, pero también
por dramaturgos con una sélida formacion religiosa y profundos conocedores del relato de
Valeriano (el Nican Mopohua), el cual les sirvio de fuente de inspiracion. Todos ellos hombres
de cultura, con dominio de la literatura, la lengua y la métrica espafiolas, y muchas veces
también del nahuatl: “El dramaturgo guadalupano posee, sobre todo, una penetrante conciencia
social y amplio conocimiento de la situacion sociopolitica por la que atravesaba el pais en esos
momentos en que escribia” (Fiallega et al., 30).

De esta manera, Fiallega et al., agrupan a los autores de estos dramas en tres categorias:
la primera corresponde a los tedlogos y sacerdotes que escribian dramas filoséfico/teoldgicos
para un publico de religiosos y laicos cultos versados en el tema. A causa de la alternancia de
censuras y prohibiciones de las representaciones de argumento religioso, estos autores guardan
siempre el anonimato. El segundo grupo es el de los literatos politicamente comprometidos que
utilizan el relato de Valeriano con fines propagandisticos (aparicionistas y antiaparicionistas) y
que reaparecen en la historia de México siempre con el encargo de aculturar y de ayudar a
descubrir la propia “verdad”. Casos de Lizardi durante la guerra de independencia y de Usigli
casi siglo y medio después. Finalmente, se encuentra la categoria de los presbiteros y educadores
que escriben dramas sobre las apariciones guadalupanas con el fin de catequizar y de difundir el
sentimiento de dignidad nacional:

El estudio del corpus muestra que es precisamente la valorizacion del evento
guadalupano como elemento de cohesion nacional lo que lleva y ha llevado a la mayor
parte de estos escritores a ocuparse de él mediante el Nican Mopohua, relato o leyenda
conocido y reconocible por la mayoria de los mexicanos lectores o espectadores (Fiallega
etal., 31).

Asimismo, Fiallega et al., dividen la historia del teatro guadalupano en cuatro partes,
siendo la primera la correspondiente al teatro virreinal. Este teatro comienza aproximadamente
en el afio 1533, fecha en la que ya se pueden encontrar evidencias de representaciones teatrales
en la Nueva Espafa.

Zugasti (2021, 353) ofrece un listado de comedias guadalupanas que merece la pena
destacar, unas escritas en Esparia y otras en tierras americanas:

—Andnima, Comedia de la soberana Virgen de Guadalupe y sus milagros y grandezas

de Espana.

—TFelipe Godinez, Auto sacramental de la Virgen de Guadalupe.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 178-195



Alejandra Angeles Dorantes 181

—Bances Candamo, Comedia famosa de la Virgen de Guadalupe.

—Diego de Ocafia, Comedia de Nuestra Sefiora de Guadalupe y sus milagros.
—Andnima, Comedia famosa de la sagrada aparicion de Nuestra Sefiora de Guadalupe.
—Andnima, Coloquio de la aparicion de la Virgen Santa Maria de Guadalupe, Sefiora
Nuestra (escrita en nahuatl).

—Ano6nima, La aparicion de la Virgen de Guadalupe (hoy perdida).

Lo profano y lo sagrado en el teatro virreinal

La mezcla de lo sagrado y lo profano es un tema recurrente en el teatro novohispano. Dos
ejemplos concretos son las loas para El Divino Narciso y El Cetro de José escritas por Sor Juana
Inés de la Cruz. En ambas se compatibiliza la simbologia cristiana y la indigena con personajes
como la Fe, la Idolatria, la Religion, y la alusion, en el caso de la loa para el Narciso, del culto al
dios de las semillas.

En las comedias indianas, género propuesto por Zugasti (2014), quien fijé un corpus de
comedias aureas que trataban el Nuevo Mundo, también puede hallarse la combinacion de
simbologias e idiosincrasias de forma contundente. La Comedia famosa de la sagrada aparicién
de Nuestra Sefiora de Guadalupe (La aurora en el Occidente) es un ejemplo de este corpus y
antecedente de El iris de Nueva Espafia. Pérez Ibafiez la agrupa dentro de las comedias indianas
debido a la aparicion del Demonio y la Idolatria:

El teatro barroco se esfuerza por presentar la colonizacion de América no como una
empresa militar sino como una necesidad evangelizadora. Por lo tanto, la lucha crucial no
sera entre los naturales y espafioles sino entre éstos y las falsas religiones que encarnan el
Demonio y la Idolatria. En estos dramas aureos el objetivo final de la conquista no era el
dominio sobre nuevas tierras o stbditos sino propagar la fe y que los pueblos amerindios
abandonasen sus ritos paganos y se convirtiesen al catolicismo para que éstos pudiesen
salvarse (370).

Este elemento puede encontrarse de igual forma en El iris de Nueva Espafia con los
personajes del Demonio y la Virgen, asi como en los detalles de la evangelizacidn franciscana
que se incluyen en la comedia, por lo que también podria agruparse dentro de las comedias
indianas. En el caso de la Comedia famosa de la sagrada aparicion, el personaje de la Idolatria
aparece vestida de india; en El iris de Nueva Espafia, el Demonio se disfraza de indio para
engafiar a llamachi y permanece de esta manera durante la mayor parte de la obra. Estas
“identificaciones” con los pueblos precolombinos, sefiala Pérez Ibafiez, no son en absoluto
casuales, pues en el teatro aureo se dan dos formas de representar a los indios: “Mientras los
orientales aparecen a menudo vestidos con ricos ropajes y se les representa como personajes
educados, los amerindios suelen aparecer caracterizados como salvajes, medio desnudos,
ataviados con plumas y pieles, cargando arcos y flechas, pues representan al hombre que vive en
el estado anterior a la ley de gracia” (370).

Las comedias de santos, que comparten muchas similitudes con las comedias marianas y
por lo tanto con El iris de Nueva Espafia, también entran en el corpus dramético que suele
mezclar lo profano y lo sagrado en el desarrollo de la historia. Este género, segun Cortijo y Poot
Herrera (157), tuvo una eclosién enorme en el Siglo XVII. Las pautas para su escritura fueron
marcadas por Lope de Vega, el autor mas prolifico en este género. Otra comedia de santos que

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 178-195



Alejandra Angeles Dorantes 182

guarda muchas similitudes con EI iris y que merece la pena mencionar aqui es El pregonero de

Dios y patriarca de los pobres, del bachiller Francisco de Acevedo”.

Esta obra, que tiene como eje tematico a San Francisco de Asis, maneja un repertorio de
personajes muy parecido al del Iris de Nueva Espaifia, no solamente por la aparicion del Angel y
del Demonio, sino también por la adecuacion a los canones del teatro del Siglo de Oro espafiol.
Asi, en El pregonero, podemos encontrar también un gracioso (Cafidn), mientras que, en El Iris,
tenemos a Fray Toribio; ambos ponen fin a la comedia, como es lo usual en el teatro &ureo,
ademas de aderezar la obra con irreverencias.

En el caso de El pregonero, Cortijo y Poot Herrera sefialan que el bachiller saca el
argumento del santo en parte del género hagiografico y lo combina con elementos de las
comedias de capa y espada (lances bélicos, amor, celos, honor) y con comedias de santos y
magia. La presencia del donaire, ademas, con sus chistes equivocos y actitudes carnavalescas
“dan como resultado un hibrido genérico en el que no faltan las notas pias y reverentes, aunque
también estan presentes la mordacidad y profanidad rayanas en la irreverencia” (64).

La presencia de las damas también es visible. Vale la pena destacar que, tanto en El
pregonero como en El iris, los protagonistas (Juan Diego y Francisco), funcionan como los
galanes de la historia. De esta manera, ambos son intereses romanticos de las damas. En el caso
de Francisco, es Irene quien desea desposarlo y en el caso de Juan, llamachi, la princesa indigena
y la Virgen.

La mezcla de lo sagrado y profano puede verse de forma muy similar en ambas obras. En
El pregonero, el Demonio desea malograr la empresa de Francisco y lo tienta con vanidades y
amor profano. Para ello invoca a la Lujuria, quien toma la forma de Irene y, més tarde en la obra,
decide utilizar a la propia Irene. En El Iris el Demonio se comporta de igual manera. El objetivo
es malograr el empefio de la guadalupana, para ello busca tentar a Juan con el amor profano
encarnado en Ilamachi, a quien el Demonio manipula para lograr sus propésitos.

De esta manera, el discurso del amor profano y sagrado esta presente en ambas comedias.
En El pregonero, el amor sagrado lo representan Cristo y la Virgen, mientras que, en El iris, lo
hace Tonantzin Guadalupe. En ambas comedias el Demonio se vale de otras trazas para impedir
que lo sagrado triunfe. Y en ambas, los protagonistas (Juan y Francisco) se inclinan hacia lo
sacro o divino. Los dramaturgos de El iris y El pregonero se mantienen fieles a sus fuentes base.
No obstante, resultan interesantes los vasos comunicantes en la construccion de las dos
comedias, producto de la influencia del teatro aureo y del género en el que se insertan.

Previo al estudio del amor sagrado y profano en El iris, merece la pena mencionar, como
breve antesala, la comprension del amor en Platon y en el cristianismo. Mientras que para el
filésofo los amantes salen de si mismos para unirse con el objeto de su amor (es decir, buscan
una unidad indiferenciada y de esta manera transformar al amor en un restaurador de nuestra
naturaleza primitiva), para la escatologia biblico-cristiana el pilar es la vuelta, el retorno a la
Unidad, la unién con Dios (Serés).

Asi, en el Iris de Nueva Espafia, el amor popular, vulgar y profano desde la perspectiva
cristiana, despierta en llamachi las pasiones bajas, los celos que la llevan a atentar contra la vida
de Juan. El caballo del instinto que aparece en el Fedro de Platon puede mas en la princesa
indigena. Su amor deja de apuntar hacia la virtud cuando no es correspondida, deja de retornar a

3 La edicion de la obra con la que se trabaja en el presente articulo es la elaborada por Antonio Cortijo y Sara Poot
Herrera publicada en 2019.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 178-195



Alejandra Angeles Dorantes 183

Dios. Mientras que el celestial, el sagrado, personificado en la Virgen, vuelve virtuoso al indio
macehual, lo devuelve a Dios, lo diviniza.

Juan Diego ama la divinidad de la guadalupana. ElI macehual se siente atraido por la belleza
espiritual de la Virgen y rechaza la belleza corporal y las riquezas materiales que el amor vulgar
le ofrece con llamachi. Juan ama lo que es durable, por lo que su fidelidad se mantiene intacta a
lo largo de la obra y de su vida. Al mismo tiempo, Juan llega a reconocerse a si mismo en la
guadalupana. ElI mandato divino de la Virgen lo lleva al encuentro con Dios.

Los dos amores en El iris de Nueva Espafia, Nuestra Sefiora de Guadalupe de México

En El iris de Nueva Espafia, el amor profano esta encarnado en el deseo de llamachi por
contraer nupcias con Juan Diego. Esto se puede observar en los primeros versos de la comedia,
en los cuales la princesa indigena le manifiesta a Juan sus sentimientos:

ILAMACHI iEspera, fugitivo
pavon gallardo, ramillete vivo
que por las brefas, cuando asi te alejas,
ni aun leve huella de la planta dejas!
Pajaro cuyas plumas nuevas alas
forman y en lo veloz al viento igualas;
idolo de mi pecho,
rebelde marmol, hielo no deshecho,
que siendo todo nieve
ni te derrite el sol ni flor te bebe;
pirata de estas cuevas,
mira que el alma, robador, me llevas (vv. 1-12).

La obra la inicia, pues, Illamachi. Es ella quien se acerca a Juan, lo llena de alabanzas y
le confiesa, que, en el sentido amoroso y pasional, le ha robado el alma. La respuesta de Juan no
es indiferente. En un principio parece intimidarse y cuestiona a la princesa indigena:

JUAN Ilamachi, ¢qué intentas,
que con tales hipérboles me afrentas?
¢Qué quieres? (vv. 13-15).

Ilamachi, ante la respuesta de Juan, insiste y deja claro el interés amoroso y el deseo de
que Juan Diego le corresponda. Para lograrlo, no s6lo continia con las alabanzas y la entrega que
le profesa, recurre también a su linaje. Menciona a su padre (un cacique) y a su madre (hija de
reyes), junto a las riquezas y tierras que posee, las cuales pasaran a Juan si acepta desposarla. De
esta manera, le deja ver que al casarse elevara su estatus y lo hara rey:

ILAMACHI [...]
Cacique o rey mi padre,
hija de rey también mi ilustre madre,
tesoros y nobleza
afiaden a mi hermosa gentileza,

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 178-195



Alejandra Angeles Dorantes 184

siendo lo que me toca

Tepostotlan, Sampago, Luengotloca,
cuyos pueblos rendidos

en seis parcialidades divididos,

por mi duefio te aclaman

y su cacique ya feliz te llaman,

y a mi padre obedientes,

en especies y frutos diferentes

crecidos feudos cobra,

mas donde hay voluntad la hacienda sobra,
que aunque béarbaros fuimos,

nunca, Juan, en amar nos distinguimos (vv. 37-52).

Juan la escucha y, aunque su respuesta no es contundente, los encantos de Ilamachi no
pasan desapercibidos. En los versos siguientes, Juan deja entrever una aparente correspondencia.
La idea de contraer matrimonio con la princesa no le desagrada:

JUAN Ilamachi, si ignoras
que para mi son perlas cuantas lloras,
y que cuando suspiras
entre jazmines suavidad respiras,
no dudes de mi pecho
que adoracion a tu fineza ha hecho,
pues vana resistencia
fuera a tu amor no dar correspondencia
(vv. 53-60).

Juan considera un insulto rechazar a la princesa. Incluso, se puede adivinar un posible
sentimiento romantico por parte del indio macehual hacia llamachi. Con todo, la duda que recae
en él para dar el si definitivo es su estado civil. Juan es viudo y desconoce si la nueva religion
acepta un segundo matrimonio, aun cuando la primera esposa haya fallecido.

Ilamachi no claudica y esta segura de que, al ser viudo, no existe impedimento alguno
para volver a casarse; sin embargo, respeta la confusion de Juan y se ofrece a aclarar su duda al
mencionarle que alguna vez escuché al clérigo decir que, si la esposa muere, el hombre podia
unirse en matrimonio con otra mujer, pues es una la que estimaria, al faltar la otra, y que, de no
ser asi, la humanidad correria el riesgo de desaparecer.

. . . . 4

Juan no queda convencido. Prefiere aclararlo con los sacerdotes que imparten la doctrina

en Tlatelolco, por lo que le pide tiempo a Ilamachi. En los versos siguientes se puede apreciar

por primera vez en la obra la devocion de Juan por la Virgen, la cual serd determinante en la
eleccion final del indio macehual:

JUAN Y0 vengo a esta doctrina
que en Tlatilulco ensefian peregrina

4 “En América, pueblo de indios recién convertidos, cuando todavia no se habia establecido en él parroquialidad o
curato” (DLE).

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 178-195



Alejandra Angeles Dorantes 185

los Padres, cuyo celo

a nuestras gentes asegura el cielo,
porque a no haber venido

muchas almas hubieran perecido.
iOh, cuanto les debemos!:

a Dios propicio por su amor tenemos.
Deja que los consulte

y que esta duda mas no dificulte.
Hoy es sabado y dia

que se consagra al nombre de Maria
—hija querida del eterno Padre,

del mejor Hijo Madre,

y esposa del Espiritu Divino

por su mérito excelso y peregrino—
y, asi, faltar no puedo (vv. 89-105).

Asi pues, vemos que el dia en el que Juan e llamachi sostienen la conversacion es sabado,
dia de Maria. Juan se dirige a la doctrina para adorarla. La elogia. La Virgen se hace presente en
el discurso amoroso de Juan y la princesa indigena. En estos versos podemos leer como el amor
sagrado hace una primera aparicién y comienza a intercalarse con el amor profano. No hay
todavia una transformacion: Juan parece interesado en Illamachi y el amor profano continta
siendo el eje, pero ya podemos apreciar la entrega de Juan a la figura divina, a la Virgen.

Ilamachi le concede el plazo a Juan, con la confianza de que le correspondera apenas
resuelva que no existen impedimentos para su union. Es importante destacar que la princesa, en
lugar de pedirle a Dios 0 a la Virgen que le concedan el matrimonio con Juan Diego, se lo
solicita al “amor”, otorgandole a éste un grado de divinidad:

ILAMACHI  Adi6s, duefio querido,
haga el amor en ti lo que le pido (vv. 123-124).

Esta entrega total al juicio del “amor” nos deja ver que llamachi, a diferencia de Juan, no
posee una devocion tan marcada hacia las figuras cristianas. Esto es crucial para la evolucién que
tendra el personaje en la obra. Juan Diego, en cambio, duda; la princesa es hermosa, pero
¢excede en belleza a la Virgen? Este cuestionamiento se lo hace camino a la doctrina, justo antes
de producirse la primera aparicion:

JUAN Diferentes pensamientos
a mi inclinacion combaten,
gue nunca los intereses
conformaron voluntades.
¢Qué importa que tantos pueblos
te den tributo, llamachi,
ni que tu hermosura sea
dulce hechizo de tus padres,
si a mi me lleva el afecto
y la inclinacion amante

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 178-195



Alejandra Angeles Dorantes 186

aquella mujer heroica,
de Dios verdadera Madre?

Juan se pregunta y se responde con alabanzas a la Virgen. De esta manera, Juan deja clara
su inclinacion hacia la Madre de Dios y la interrogante planteada en el parrafo anterior queda
resuelta: no, la belleza y linaje de llamachi no pueden mas que los primores de la Virgen. Juan
siente un llamado hacia la figura divina, més poderosa que el llamamiento del “amor” mundano
que le inspira la princesa indigena. Esta llamada se consolida con la primera aparicion, en la cual
la Virgen lo elije como mensajero y le advierte que, desde ese momento, ha de ser suyo:
“Advierte que has de ser mio” (v. 263).

Juan corresponde a la peticion de la Virgen y declara la esperanza perdida para Ilamachi,
pues es la Virgen su duefia y él es de ella su esclavo:

JUAN iVuestro esclavo he de llamarme!
Ya la esperanza perdiste,
pues tengo duefio, llamachi.

A partir de aqui se presentara una evolucion en los personajes de Juan y la princesa
indigena con respecto al discurso amoroso. La Virgen ha entrado en escena y se convierte en
rival de amores de Ilamachi, al menos desde la perspectiva de la princesa indigena. Si bien se
introduce en los primeros versos de la comedia para dejar ver la devocion de Juan, con la primera
aparicion se convierte en personaje, en la segunda dama de la obra. Su aparicién le otorga a
Ilamachi una doble figura.

Hasta antes de la primera aparicion, llamachi actuaba sélo como dama. Estad enamorada
de Juan y desea ser correspondida y contraer nupcias con él. Para esto, se adelanta a preguntarle
a los religiosos (fray Toribio y fray Martin) si Juan puede volver a casarse debido a que €l es
viudo y tiene dudas al respecto. El amor entonces seria la primera comunicacion entre Illamachi y
Juan. Sin embargo, cuando Juan rechaza a Ilamachi por servir a la Virgen (esto ultimo es algo
que llamachi ignora, pues ella piensa que la sefiora de la que habla Juan es una mujer de carne y
hueso), se enfurece y, al sentirse rechazada, busca vengarse. En ese momento se transforma
también en villana y oponente de Juan Diego.

El doble discurso amoroso queda patente: el amor profano prende mecha en llamachi,
mientras que el sagrado y maternal comienza a cimentarse en Juan. De esta manera la princesa
indigena se convierte en una victima de este “amor”, pues, al saberse rechazada, afloran en ella
las pasiones transformadas en celos:

ILAMACHI ¢ Tan desnudo el desengafio
me das a entender? ; Tan presto
en copa sobredorada
quieres que beba el veneno?
¢Donde hallaste esa mujer
con atributos tan nuevos?
¢Es la deidad destos campos
0 reina destos desiertos?
La ofensa de despreciarme

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 178-195



Alejandra Angeles Dorantes 187

es la que en el alma siento,
que para una mujer noble
no hay baldon como el desprecio (vv. 687-698).

Asi, el amor profano no sélo permanece vinculado a la princesa indigena, sino que se
transforma en su guia. llamachi actia conforme a él. Aqui es importante destacar que el amor
profano per se, no es por completo negativo, sino la variante que se desprende de éste y que se
manifiesta en la princesa indigena: el amor lujorioso o lascivo. Esta variante es la que exige
Ilamachi, la que busca que le sea correspondida por el macehual. En consecuencia, la vuelve
vulnerable a la manipulacion del Demonio, el villano principal de la obra, quien, al saber de los
celos de la princesa indigena, los aviva para deshacerse de Juan y malograr asi la empresa de la
Virgen.

Resulta interesante la relacion que se entreteje en la comedia entre el Demonio y el amor
lascivo o lujorioso. Uno va ligado al otro. ElI amor profano en su variante lasciva atrae al
Demonio cuando no es correspondido. Justo como le ocurre a Ilamachi. Los celos “pierden a la
princesa indigena” quien convierte a la venganza en su objetivo principal:

ILAMACHI  La privacion me incita,
y aunque dello te enojes
he de inquirir la causa
de tantas sinrazones;
y pues tan prodigiosa
no es mucho te enamore,
tampoco serd mucho
intenten mis pasiones
verla y desengariarse,
no dudosas lo ignoren.
Muera yo de una vez,
que es cruel martirio donde,
sin conocer la causa,
se sienten los dolores (vv. 1105-1118).

Son estos los que provocan que sea el Demonio quien construya una alianza con ella. Se
le presenta vestido de indio. La alaba, le dice que no hay belleza en la tierra que pueda
compararsele. La convence de que Juan le ha estado mintiendo, que se jacta de haberla
rechazado mientras ella muere de amor por él. Ilamachi cae en el engafio. Los delirios que ha
despertado el amor profano en ella la han cegado y ensordecido. No duda de lo que escucha. La
guian sus animos, no la razon. Y acepta su ayuda para vengarse del indio macehual.

Asi, el Demonio se entrelaza con el amor profano, con las pasiones, y lleva a la princesa
indigena, primero a desear la muerte de Juan...

ILAMACHI Tan resuelta estoy que ya
los instantes mas precisos
por siglos los considero.
iMuera ese infame atrevido
que osadamente me ofende!

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 178-195



Alejandra Angeles Dorantes 188

...y después a intentar acabar con su vida:

ILAMACHI Mi ira en este vaso le previene
el tésigo mas fuerte
que inventd la crueldad para la muerte (vv. 2043-2046).

El amor profano en su variante lujuriosa o lasciva, conduce entonces a llamachi al
encuentro con el Demonio y a su perdicion. El discurso degrada al personaje. La despoja de su
dignidad y, en forma simbdlica, de su linaje, pues de pertenecer a la nobleza cae al estatus de una
homicida. Si bien la proteccion divina con la que cuenta Juan impide que se lleve a cabo el
crimen, llamachi si lo intenta, le da a Juan el tésigo, por lo que la falta se comete y se valida en
el destino de la princesa indigena. EI Demonio celebra el cumplimiento de sus designios. Cuando
éstos se malogran por la intervencion del Angel, abandona a llamachi y reafirma que no hay
ganancia en aliarse con él, sino confusion y soledad:

DEMONIO ¢Cuando ha sido
el galardon que yo he dado
a aquellos que me han servido,
sino entrarlos en el riesgo
y en el riesgo confundirlos? (vv. 2126-2130).

La Virgen, por su parte, personifica al amor sagrado y a la madre. Juan, al inclinarse por
ella, de forma simbolica se libra de la maldad y se eleva. La Madre de Dios desea que le
construyan su templo en el cerro del Tepeyac. Para conseguirlo debe llegar al Arzobispo, quien
es el Unico que puede dar dicha orden. De esta manera, Tonantzin Guadalupe elige a Juan, quien,
a partir de la primera aparicion, tendrd como unico objetivo ver realizada la peticion de la
Virgen. La primera aparicion sucede cuando el indio macehual se dirige a la doctrina. Como se
menciono en parrafos anteriores, con anterioridad a la aparicion, ya se nos deja ver la devocion
de Juan por Maria, quien en el trayecto a la doctrina se cuestiona sobre la belleza y riquezas de la
princesa indigena y las bellezas y riquezas de la Virgen. Unas, materiales; las otras, sagradas.
Juan se arrodilla, se persigna y comienza a orar. Es entonces cuando la guadalupana se le
presenta:

VIRGEN No te admire, Juan, el verme,
pues he venido a buscarte
y a pagar con mis favores
tu fe y devocidn constante.
La Virgen Maria soy
que en Tlatilulco adoraste.
Yo soy el original
y la que alli estd es mi imagen.
Aqguellas mudas efigies
—puesto que no vean ni hablen—
de mi ser inmaculado
son copias tan venerables

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 178-195



Alejandra Angeles Dorantes 189

que quien me adorare en ellas

es lo mismo que adorarme,

porque a mi me hace el obsequio

quien a mi retrato le hace (vv. 195-210).

Juan Diego, al verla, expresa su sorpresa. Describe a la Virgen y deja entrever lo
maravillado que se encuentra con la guadalupana. Fiel a su devocion, acepta gustoso convertirse
en su mensajero y parte a visitar al Arzobispo. Ahi se encuentra con llamachi, quien les ha
preguntado a los frailes si Juan, siendo viudo, puede volver a desposarse. Juan, quien ha tomado
la decision de entregarse por completo a la Virgen, le comunica a la princesa indigena la
imposibilidad de contraer matrimonio, pues ya tiene mujer. Con posterioridad a eso, comienza a
describir a la mujer que adora, prometiéndole a la princesa que aquella mujer la excede en
riquezas y linaje, pues no hay en la tierra ni en el cielo quien pueda igualarla:

JUAN Es muy poco, te prometo,
cuanto gozas, cuanto vales,
con la que estima mi pecho.
Esta sefiora es hermosa,
es rica, es noble. En el cielo
ni en la tierra hay quien la exceda
ni iguale en merecimientos.
Una sola vez la vi
y tan absorto y suspenso
quedé, que a tener mil almas
se las diera por trofeo.
La palabra de ser suyo
la di, con que ya no tengo
dominio en mi libertad.
No es mio lo que es ajeno. (vv. 672-686)

En los versos anteriores se puede leer la devocion ya consolidada en Juan. Aqui no hay
dudas, como las hubo en un principio con llamachi. Juan no titubea ante la decision que ha
tomado. A diferencia de los versos en los cuales el indio macehual se debate entre el amor
profano que le ofrece Ilamachi y la veneracion por Maria, en este caso Juan esta seguro de que la
Virgen y su amor sagrado es el camino que ha de tomar, es a la Madre de Dios a quien escoge de
forma simbdlica como esposa. Estos versos son los primeros indicios del matrimonio sagrado
que se consolidara mas adelante.

Juan le relata al Arzobispo la aparicion y la peticion de la guadalupana; sin embargo,
cuando Juan de Zumarraga lo escucha, atribuye todo a un suefio. La desconfianza en su palabra
llena de verglienza y desconsuelo a Juan, quien vuelve con la Virgen para comunicarle lo
sucedido. No obstante, el indio macehual se muestra huidizo. Se debate entre relatarle lo que
ocurrio u ocultarselo, pues teme que el no haber cumplido con el encargo pueda ofender a la
Mujer Divina. Este discurso evasivo se hace presente en los vv. 945-948, cuando Juan, al no
verla, intenta marcharse para evitar enfrentarla:

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 178-195



Alejandra Angeles Dorantes 190

El campo solo advierto; ya he cumplido,
no es culpa mia que no hayais venido.
Si viniereis después, podran decirlo

los insensibles.

Sin embargo, la Virgen se lo impide. Se produce entonces la segunda aparicion. Juan le
relata la respuesta del Arzobispo y el cobijo de la Virgen se hace presente una vez mas:

JUAN Lo que mandaste hice.
VIRGEN Ya lo sé, Juan, mas donde
el crédito desmaya
basta que el celo sobre.
Que le vieses te dijo
el arzobispo: es torpe
la confianza que
se imprime al primer movil.
Lo facil no se estima,
lo estimable se esconde,
cuerdas dificultades
no entibian corazones.
Tu desmayado aliento
vuelva con nuevo orden,
(vv. 963-976).

Juan no consigue levantar los animos y le pide que elija a alguien mas para cumplir con
su deseo, pues a él, por su condicion de indio, no le creeran nunca. Tonantzin Guadalupe vuelve
a arroparlo. Es él quien debe de cumplir con el mandato, pues su condicion de indio lo hace
digno de ella, digno de ser su mensajero:

VIRGEN De piedras desechadas
levanta Dios sus torres
y hace altos edificios
de rusticos terrones.
Los principes del mundo,
los grandes y sefiores,
para sus vanidades
buscan ostentaciones,
pero Dios de la nada
maravillas dispone,
para que en sus prodigios
ensalcemos su nombre.
Esto conviene, Juan,
obedece mi orden;
yo te asistiré siempre,
no tu temor lo estorbe (vv. 1013-1028).

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 178-195



Alejandra Angeles Dorantes 191

Juan comprende el mensaje. Su devocién por la Sefiora Divina se hace presente, mas
fuerte, mas solida. Las palabras de la Virgen consiguen animarlo. Se sabe protegido y
acompariado por la guadalupana, lo que le da nuevos brios para intentar, una vez mas, que el
Arzobispo lo escuche y le construya a Tonantzin Guadalupe su “casita”. De esta manera, se
dirige a la Ciudad de México, al Palacio del Arzobispo. Pide hablar con él. EI Arzobispo lo
reconoce Yy lo recibe. Junto con Juan de Zumaérraga se encuentran fray Toribio y fray Martin,
quienes escuchan el relato del macehual, quien reitera el deseo de la guadalupana de que le erijan
un templo. Cuando Juan Diego finaliza su narracion, fray Toribio procede a burlarse. Sus
palabras pasan por delirios. Juan enfurece y le pide al fraile que lo respete. Fray Martin, quien
también ha escuchado con atencién a Juan Diego, duda que algo asi se le pudiera ocurrir a
alguien de su condicion. Lo comenta con el Arzobispo y le aconseja pedirle a Juan una sefia.
Zumarraga recibe con agrado la sugerencia del fraile y se lo hace saber a Juan Diego.

En un principio, Juan se indigna y al mismo tiempo se averguenza. ;Como ha de pedirle
una sefia a la Madre del Sefior? ¢No es acaso una ofensa? El Arzobispo intenta tranquilizarlo y le
asegura que la Sefiora Divina de la cual habla no tendré reparo en darsela. El indio macehual
promete entonces volver con la sefial y se retira. Zumarraga, quien desea conocer la verdad
absoluta, les solicita a sus pajes que lo sigan.

Si bien se le ha dado a Juan una esperanza al prometerle la construccion del templo en
cuanto vuelva con la sefial, el desconsuelo y la verglienza vuelven a apoderase de su alma. Una
vez més fracaso y no desea enfrentar a la Virgen. Sin embargo, sus intentos por disuadirla no dan
resultados.

Se produce la tercera aparicion. Juan hace todo por no detenerse. Le pide a la Virgen que
lo deje marcharse, pues su tio se encuentra enfermo de gravedad y debe de llevarle un sacerdote
para que reciba las exequias. La guadalupana le asegura entonces que ha sanado a su tio y
consigue que Juan se detenga para agradecer el milagro. EI macehual le cuenta a la Virgen,
afligido, la respuesta de Zumarraga. Tonantzin Guadalupe lo consuela una vez mas y acepta
gustosa brindarle la sefial que le solicitan. Le pide a Juan que suba al cerro a cortar rosas, pues
esas han de ser la prueba que daré sustento a sus palabras. Juan Diego, incrédulo, le menciona
que aquel risco es estéril y que es imposible que haya flores. La Virgen insiste y Juan obedece.

Lo sagrado, lo divino, se hace presente en el jardin que se encuentra Juan cuando sube al

;- , . - . 5
cerro. Un simil del paraiso para los cristianos y de Xochitlalpan para los nahuas:

JUAN Todo a tu imperio se postra.
iQué jardin tan peregrino!
iQué floresta tan hermosal
iQué vergel tan primoroso!
iQué diferencia de rosas!
iQué flores tan exquisitas!
iQué agradables! jQué olorosas!
Unas pebetes respiran
y otras exhalan aromas.
Cazoletas de los aires,
casi los sentidos roban.

5 Xochitlalpan, Tonacatlalpan, la tierra florida, lugar de deleite donde mora Tlaloc, el que hace entrega de la lluvia
(Leodn-Portilla, 2022, p. 58).

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 178-195



Alejandra Angeles Dorantes 192

Agua de angeles destilan,
derraman fragantes pomas.
(vv. 2384-2396).

En los primeros versos, Juan deja entrever una vez mas la devocion por la Virgen, la cual
continda creciendo a medida que observa los milagros que la Madre de Dios le manifiesta. Baja
con las rosas en su tilma. La guadalupana coloca sus manos sobre ellas y las bendice. Acto
seguido, le ordena a Juan volver con el Arzobispo.

Juan se presenta con las flores ante Zumarraga, quien se encuentra reunido con todos los
personajes de la obra. Las deja caer y el macehual observa con sorpresa como los presentes se
arrodillan. Juan se muestra confundido, pues para él la sefial son las rosas, pero Zumarraga le
dice que vea su tilma, pues ahi esta el verdadero milagro, donde ha quedado grabada la imagen
de la guadalupana:

JUAN ¢Quién pudo en tan breve instante,
si no es el pincel divino,
del original més bello
copiar retrato tan vivo?
Esta es la que tantas veces
que la fabriques me ha dicho
el templo, y para el altar
su imagen envia conmigo.
¢De qué, sefiora, las flores
para crédito han servido,
si trasladada en mi tilma
venir ti misma has querido?
Ilamachi, esta sefiora
es el dulce duefio mio.
ILAMACHI iDichoso tu! Ya conozco
mis amantes desvarios (2886-2902).

Juan confirma que es la Virgen la duefia de su alma, a quien ha decidido entregarse por
completo. Se lo dice a Ilamachi, quien confirma que su rival de amores nunca fue una mujer de
carne y hueso, sino la Madre de Dios. EI amor sagrado se impone ante el profano en Juan Diego.
Mientras que el amor profano degradd a llamachi, el sagrado ha elevado a Juan. Le ha dado a su
palabra validez y a su persona el reconocimiento de buen cristiano. Juan Diego deja de ser el
indio macehual ante los ojos de los personajes. La Virgen y el amor sagrado le han otorgado
linaje y respeto.

Juan se transforma en el capellan de la Basilica, donde pasa su vida adorando a Tonantzin
Guadalupe. EI dramaturgo deja claro, en palabras de Fray Toribio, la predileccion de Juan por el
amor sagrado al confirmar su destino y el no matrimonio con Illamachi:

FRAY TORIBIO Y aqui, sefiores, se acaba,
esta peregrina historia
del Iris de Nueva Espafia,
la Virgen de Guadalupe,

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 178-195



Alejandra Angeles Dorantes 193

sin bodas, que si juzgaban
que Juan Diego y llamachi
a lo ultimo se casaran,
sabran que no paso asi,
porque ella se fue a su casa
y él se quedo en este templo
sirviendo a su enamorada,
donde vivid ejemplarmente
diez y siete afios con fama
de buen cristiano y murié
en loable opinidn (vv. 3180-3194).

De la misma manera se puede leer en los versos finales, el linaje y respeto que le otorgo a
Juan su enamorada: la Virgen de Guadalupe.

Conclusiones

Con lo anterior se puede deducir que, a lo largo de la obra, el discurso del amor profano y el
amor sagrado es manejado por el dramaturgo con las convenciones cristianas. Es decir, uno
degrada y el otro enaltece. Uno representa la tentacion, las bajas pasiones y la puerta para que el
Maligno pueda hacerse presente y provocar que la persona desvie el camino. llamachi cede a la
tentacion, al amor profano, y, en particular, a la variante de éste: el amor lascivo o lujurioso,
quien se apodera de su ser, de su voluntad. Es este amor quien le abre la puerta al Demonio y
provoca un decremento en el personaje de la princesa indigena, es decir, una pérdida de estatus,
linaje y dignidad. llamachi se envicia y asi, provoca la caida de su personaje. Vale la pena
mencionar que ya desde la novela sentimental, el tratamiento del amor es semejante (Cortijo),
por lo que el dramaturgo se mantiene también fiel a las convenciones del amor en la literatura y
el teatro de la época.

El amor sagrado, en cambio, lleva a Juan por el buen camino. Juan rechaza lo profano
para entregarse a la divinidad de la Virgen. Su devocion por ella se fortalece con cada aparicion.
Juan Diego recibe las palabras de la guadalupana y permite que éstas hagan eco y aniden en lo
profundo de su alma. Juan elije al amor sagrado y, con é€l, elije la salvacién y el retorno a Dios.
La Virgen, al escoger a Juan como mensajero, transforma su condicion.

Es importante destacar que la desconfianza en Juan, por parte del Arzobispo y los frailes,
proviene del estatus de Juan Diego, quien es un indio macehual, es decir, de la clase mas pobre:

Juan Diego aparece siendo un pobre macehual, un simple hombre del pueblo, «infeliz,
jornalero , como cuerda de cargadores [mecapal], cola y ala, cuyo destino es obedecer y
servir, ser llevado y ser tenido como carga». EI mismo, tal vez, con cierta socarroneria ,
llega a ponerse en contraste con «los conocidos, los apreciados nobles (pipiltin), los que
son honrados, los de linaje». De €l por otra parte, se burlan los servidores del obispo, no
lo toman en cuenta, dicen que es un mentiroso y llegan a amenazarlo con sacudirlo a
golpes. Sélo al final del relato, cuando el macehual logra presentarse con Zumarraga,
abrir su tilma de la que caen las rosas y se produce la que se ha descrito como
«mariofania» de Tonantzin, Juan Diego, «liberado», es tomado en cuenta. Segln esta
hipdtesis, el mensaje seria la version en ropaje de las palabras de Jesus cuando dijo:

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 178-195



Alejandra Angeles Dorantes 194

«Bienaventurados los pobres de espiritu [es decir, los humildes que se reconocen como
ultimos] porque de ellos es el reino de los cielos» (Ledn-Portilla, Miguel, pp. 68-69).

Asi, el amor sagrado le otorga a Juan nobleza y divinidad. Su enamorada lo libera, lo
hace digno de todos los merecimientos. El dramaturgo se mantiene fiel al Nican Mopohua con
respecto a la devocion de Juan hacia la Virgen, pero también decide reafirmar los privilegios de
entregarse a lo sagrado a partir del contraste que realiza con las dos damas de la comedia y al
poner a Juan Diego a decidir entre ambas. Al mostrar las consecuencias de ambos discursos en
los personajes, da cuenta de cudl es el amor, segun el dramaturgo, que debe imperar en los seres
humanos. En este sentido, se mantiene fiel también a lo expresado por Platon: “ES preciso
complacer a los hombres moderados y a los que estan en camino de serlo, y fomentar su amor, el
amor legitimo y celeste, el de la musa Urania” (p. 361).

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 178-195



Alejandra Angeles Dorantes 195

Obras citadas

Anonimo. El iris de Nueva Espafia, Nuestra Sefiora de Guadalupe de México, suelta de la
Universidad de Friburgo (Alemania), h. 1730.

---. El iris de Nueva Espafia, Nuestra Sefiora de Guadalupe de México, suelta de la Biblioteca
Nacional de Espafia, h. 1730.

Cortijo, Ocafia, Antonio, Poot Herrera, Sara. Francisco de Acevedo. El pregonero de Dios y patriarca
de los pobres, Comedia de Santos de 1684. Madrid: Palas Atenea, 2019.

Cortijo Ocafia, Antonio. La evolucion genérica de la ficcion sentimental. London: Tamesis, 2001.

Cruz, Sor Juana Inés de la. Autos y Loas. Obras completas de Sor Juana Inés de la Cruz. Méndez
Plancarte ed. México: Fondo de Cultura Econdmica, 1995, vol. ll.

De José Prades, Juana de. Teoria sobre los personajes de la comedia nueva, Madrid, Consejo
Superior de Investigaciones Cientificas, 1963.

Diccionario de la Lengua Espafiola (DLE), Madrid, Real Academia
Espafiola:http://dle.rae.es/?id=VVOAf021

Fiallega, Cristina, coord. Historia del teatro guadalupano a través de sus textos. México: Universidad
Veracruzana, 2012.

Ledn Portilla, Miguel. Tonantzin Guadalupe. Pensamiento ndhuatl y mensaje cristiano en el “Nican
mopohua ” [2000]. México: Fondo de Cultura Econdmica, 2022, 8.2 impresion.

Platon. Simposio Banquete o de la Erética. En Didlogos. México: Editorial Porrda, 1975, 152 edicion.

—. Fedro o del Amor. En Dialogos. México: Editorial Porrda, 1975, 152 edicion.

Pérez Ibafez, Ignacio. “La representacion de la idolatria en la comedia anénima: La aurora en el
Occidente: famosa comedia de la sagrada aparicion de nuestra Sefiora de Guadalupe.”
En Patrimonio religioso de Iberoamérica: expresiones tangibles e intangibles. Victor Hugo
Limpias Ortiz coord.. Santa Cruz de la Sierra (Bolivia): Universidad Privada de Santa Cruz de
la Sierra, 2021. 369-375.

Ruiz Ramon, Francisco, Historia del teatro espafiol, desde sus origenes hasta 1900. Madrid: Catedra,
2011, 112 edicién.

Serés, Guillermo. La transformacién de los amantes, Imagenes del amor de la Antigtiedad al Siglo de
Oro. Barcelona: Critica, 1996.

Valero de Garcia Lascurain, Ana Rita. “Coloquio de Maria Santisima de Guadalupe cuando se le
aparecio al dichoso Juan Diego (1596).” En Historia del teatro guadalupano a través de sus
textos. México: Universidad Veracruzana, 2012. 49-71.

Zugasti, Miguel. “Fecundidad y transmision del romance nuevo ‘En la corte esta Cortés’ en el teatro
de los siglos XVII y XVIII”. En No solo fiesta: estudios sobre el teatro hispanico de los Siglos
de Oro. Ifiaki Pérez Ibafiez y Miguel Zugasti eds. Nueva York: Peter Lang, 2022. 183-202.

---. “El Lucero de Caudete, un hito en la dramatizacién de apariciones marianas, hallazgos de
imagenes, revelaciones y demas prodigios de la Virgen.” En La fiesta de moros y cristianos.
Milena Céaceres Valderrama ed. Lima: Pontifica Universidad Catdlica del Peru, 2021. I: 347-
384. [https://repositorio.pucp.edu.pe/index/handle/123456789/180883]

---. “América en el teatro espafiol del Siglo de Oro: repertorio de textos”. Cuadernos de Teatro
Clésico 30 (2014): 371-410.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 178-195



