
Alejandra Ángeles Dorantes  178 

 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 178-195 

Amor profano y amor sagrado: el doble discurso amoroso en El iris de Nueva España 

 

Alejandra Ángeles Dorantes 

(ITESO-Universidad Jesuita de Guadalajara) 

 

Introducción 

 

El iris de Nueva España, Nuestra Señora de Guadalupe de México, es una comedia en 

tres jornadas que escenifica las apariciones de Tonantzin Guadalupe (Ángeles)
1
. La obra toma 

como base el célebre relato de Valeriano (Nican Mopohua) y recoge a los personajes principales: 

Juan Diego, la Virgen, el Arzobispo (Juan de Zumárraga), Juan Bernardino (tío de Juan Diego) y 

dos Pajes, que representan a la gente del Arzobispo mencionada por Valeriano en su relato. El 

dramaturgo, por supuesto, se toma algunas libertades al construir su comedia y añade a los 

personajes de Motolinía, Fray Martín de Valencia, el Diablo, un Ángel, Hernán Cortés, la 

Marquesa y la enamorada de Juan Diego, Ilamachi. 

Así, los acontecimientos en la obra (grosso modo) suceden de la siguiente manera: 

Ilamachi, una princesa indígena, desea casarse con Juan Diego, a quien ama con pasión. Juan 

Diego no está muy seguro de poder realizar el sacramento, pues desconoce si la Iglesia lo 

permite, ya que él es viudo. Juan le pide a Ilamachi que espere hasta que consiga aclarar la duda. 

La princesa le concede un plazo y cada uno parte a diferentes destinos. Durante el trayecto de 

Juan sucede la primera aparición. La Virgen le advierte a Juan Diego que a partir de ese 

momento ha de ser suyo. Éste acepta con beneplácito la advertencia y promete llevar su mensaje 

y cumplir con el deseo de Tonantzin Guadalupe de construirle su templo. Cuando Ilamachi se 

reencuentra con Juan Diego, éste le confiesa que ya no puede casarse con ella, la rechaza y 

desata la furia de la princesa. El Diablo, que se ha propuesto evitar que se cumpla el mandato de 

la Virgen, aprovecha la ira de Ilamachi para manipularla. Mientras la conspiración entre ellos se 

lleva a cabo, Juan Diego sigue luchando para que su palabra sea tomada en cuenta y la 

guadalupana tenga su “casita”, como se menciona en el Nican Mopohua. 

La obra cuenta con 3198 versos en total, que se preservan en una comedia suelta que fue 

impresa sin datos de imprenta ni de año. Merced al trabajo de Zugasti (2022), conocíamos la 

existencia de un ejemplar de esta suelta en la Biblioteca Universitaria de Friburgo (E 1032, n-

43), en buen estado de conservación, excepto la última foja (páginas 53-54), que tiene un roto en 

la parte inferior. Por nuestra parte, localizamos un segundo ejemplar recién catalogado en la 

Biblioteca Nacional de España (T 5531529), el cual carece del folio de la portada (sustituido por 

uno escrito a mano), pero sí conserva intacto el folio final, así que ambos ejemplares se 

complementan perfectamente y nos dan como resultado un texto completo. 

La obra posee muchas características de las comedias clásicas del Siglo de Oro español, 

como los personajes, que se asemejan a los personajes-tipo. Así, en El Iris de Nueva España, 

Ilamachi (una princesa indígena) y la Virgen (una figura divina) fungen como las damas de la 

comedia, mientras que Juan Diego, además de ser el protagonista, podría, a su vez, optar por el 

personaje-tipo
2
 del galán por ser el objeto-deseo de Ilamachi y de la Virgen. Además, Juan 

 
1 Véase Dorantes 281-293. 
2 Los personajes de las comedias de los Siglos de Oro español son figuras elaboradas a partir de un sistema de 

convenciones artísticas que se desprenden del ambiente que rodeó al teatro, la época y el público de aquellos años. 

Shack, citado por Juana de José Prades en su Teoría sobre los personajes de la comedia nueva en cinco 

dramaturgos percibe cómo toda la entidad de la obra dramática se subordina a la importancia del personaje: 



Alejandra Ángeles Dorantes  179 

 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 178-195 

Diego presenta los rasgos que Ruiz Ramón (2011, 138) señala como característicos del personaje 

de las comedias: valor, audacia, generosidad, constancia, linaje, capacidad de sufrimiento, 

idealismo. El linaje se lo da la Virgen al escogerlo como su mensajero. El idealismo se tiene 

presente en la relación de Juan con la Virgen. Mientras que el valor, la audacia y la generosidad 

se hallan en el objetivo del protagonista: conseguir que le construyan su templo o “casita” a 

Tonantzin Guadalupe. 

Las damas, por su parte, poseen belleza, linaje, dedicación amorosa y audacia. Tanto 

Ilamachi como la Virgen destacan por su hermosura. La dedicación amorosa por Juan Diego 

también es visible en ambos personajes. 

El objetivo de este trabajo es adentrarse en las damas de la comedia y en el doble discurso 

amoroso, el cual conforma uno de los principales ejes de la obra.  

 

El iris de Nueva España y el teatro guadalupano 

 

El iris de Nueva España es una comedia mariana que se inserta dentro de la dramaturgia 

relativa a las apariciones del Tepeyac. De acuerdo con la literatura guadalupana, en el mes de 

diciembre de 1531, la Virgen María se manifestó en el Tepeyac a un individuo que representaba 

el perfil clásico del habitante de la cuenca de México en el temprano siglo XVI, bautizado con el 

nombre cristiano de Juan Diego. Así, se llevaron a cabo una serie de encuentros entre la Virgen y 

Juan Diego, durante los cuales la Señora le presenta al indio un plan de apoyo para remediar las 

mortificaciones del México recién conquistado. 

El hecho guadalupano, afirma Valero De García (53-54), fue recogido por varios géneros 

literarios, entre los cuales se encuentra la forma coloquial. Los coloquios fueron obras muy 

sencillas representadas en las parroquias o tal vez sólo entre familias. Esto provocó que 

sobrevivieran muy pocos, ya que por lo general se escribían para representarse de inmediato sin 

ningún interés de posteridad. En consecuencia, una de las dificultades del estudio del teatro 

guadalupano de los indios de México radica en la gran escasez de manuscritos originales de la 

época; existen unos cuantos textos, en su mayoría de los siglos XVII y XVIII, y otros más que 

son copias de textos anteriores hechas ya durante el siglo XIX.  

Valero De García enfatiza que se sabe con certeza de la existencia de tres obras de teatro 

guadalupano gracias a los inventarios de Lorenzo Boturini Benaduci en el siglo XVIII, que, 

posiblemente, sean de las primeras que se escribieron en la época. Una de ellas podría tratarse 

del Coloquio de la aparición de la Virgen de Guadalupe, cuyo manuscrito original se encuentra 

extraviado; sin embargo, existen dos copias de la obra, una del siglo XVIII perteneciente a la 

colección de Federico Gómez de Orozco, y otra copiada por José Fernando Ramírez en el siglo 

XIX y traducida al español por su colaborador Faustino Chimalpopoca Galicia. En el inventario 

de Boturini, las comedias registradas se muestran de la siguiente manera: 

1. Una comedia en mexicano, compuesta por el padre José Antonio de la Fuente, cura de 

Amecameca, redactada en 79 fojas y conocida con el nombre de El portento 

mexicano. 

 
“Apenas hay necesidad de decir que no hay traba que se oponga a la libre elección de los personajes que han de 

aparecer en la escena, que reyes, caballeros, labradores y criados, figuras alegóricas, santos, ángeles y demonios y 

hasta los objetos más elevados del dogma católico, pueden mostrarse sin inconveniente en una pieza” (24). Los 

personajes tipo que encontramos en las comedias clásicas del teatro de los Siglos de Oro son: el rey, el poderoso, el 

galán, la dama, el gracioso o donaire, el villano y el caballero.  



Alejandra Ángeles Dorantes  180 

 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 178-195 

2. Una comedia también en lengua mexicana, al modo de nesquitil (del náhuatl 

neixcuitilli, ejemplo), para ser representada en las iglesias. Llama la atención el 

comentario de Boturini acerca del nesquitil, si se recuerda que ya desde 1555, cuando 

se celebra el primer Concilio Provincial Mexicano, se manda con gran energía que no 

se hagan ni den lugar que en las dichas iglesias se hagan dichas representaciones. De 

haberse obedecido este mandato, la mencionada comedia se tiene que haber escrito 

antes de esa fecha, por lo que posiblemente sea una de las más antiguas de la 

documentación guadalupana. 

3. Otra comedia con las características de la anterior, cada una escrita en un cuadernillo 

“de a cuatro”, unidos los dos para formar 34 fojas en total (Valero De García, 2012,  

54). 

Es importante destacar que este tipo de teatro no es sólo obra de algún clérigo. Es cierto 

que el teatro guadalupano está escrito en su mayor parte por teólogos y sacerdotes, pero también 

por dramaturgos con una sólida formación religiosa y profundos conocedores del relato de 

Valeriano (el Nican Mopohua), el cual les sirvió de fuente de inspiración. Todos ellos hombres 

de cultura, con dominio de la literatura, la lengua y la métrica españolas, y muchas veces 

también del náhuatl: “El dramaturgo guadalupano posee, sobre todo, una penetrante conciencia 

social y amplio conocimiento de la situación sociopolítica por la que atravesaba el país en esos 

momentos en que escribía” (Fiallega et al., 30). 

De esta manera, Fiallega et al., agrupan a los autores de estos dramas en tres categorías: 

la primera corresponde a los teólogos y sacerdotes que escribían dramas filosófico/teológicos 

para un público de religiosos y laicos cultos versados en el tema. A causa de la alternancia de 

censuras y prohibiciones de las representaciones de argumento religioso, estos autores guardan 

siempre el anonimato. El segundo grupo es el de los literatos políticamente comprometidos que 

utilizan el relato de Valeriano con fines propagandísticos (aparicionistas y antiaparicionistas) y 

que reaparecen en la historia de México siempre con el encargo de aculturar y de ayudar a 

descubrir la propia “verdad”. Casos de Lizardi durante la guerra de independencia y de Usigli 

casi siglo y medio después. Finalmente, se encuentra la categoría de los presbíteros y educadores 

que escriben dramas sobre las apariciones guadalupanas con el fin de catequizar y de difundir el 

sentimiento de dignidad nacional: 

 

El estudio del corpus muestra que es precisamente la valorización del evento 

guadalupano como elemento de cohesión nacional lo que lleva y ha llevado a la mayor 

parte de estos escritores a ocuparse de él mediante el Nican Mopohua, relato o leyenda 

conocido y reconocible por la mayoría de los mexicanos lectores o espectadores (Fiallega 

et al., 31). 

 

Asimismo, Fiallega et al., dividen la historia del teatro guadalupano en cuatro partes, 

siendo la primera la correspondiente al teatro virreinal. Este teatro comienza aproximadamente 

en el año 1533, fecha en la que ya se pueden encontrar evidencias de representaciones teatrales 

en la Nueva España.  

Zugasti (2021, 353) ofrece un listado de comedias guadalupanas que merece la pena 

destacar, unas escritas en España y otras en tierras americanas: 

—Anónima, Comedia de la soberana Virgen de Guadalupe y sus milagros y grandezas 

de España. 

—Felipe Godínez, Auto sacramental de la Virgen de Guadalupe. 



Alejandra Ángeles Dorantes  181 

 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 178-195 

—Bances Candamo, Comedia famosa de la Virgen de Guadalupe. 

—Diego de Ocaña, Comedia de Nuestra Señora de Guadalupe y sus milagros. 

—Anónima, Comedia famosa de la sagrada aparición de Nuestra Señora de Guadalupe. 

—Anónima, Coloquio de la aparición de la Virgen Santa María de Guadalupe, Señora 

Nuestra (escrita en náhuatl). 

—Anónima, La aparición de la Virgen de Guadalupe (hoy perdida). 

 

Lo profano y lo sagrado en el teatro virreinal 

 

La mezcla de lo sagrado y lo profano es un tema recurrente en el teatro novohispano. Dos 

ejemplos concretos son las loas para El Divino Narciso y El Cetro de José escritas por Sor Juana 

Inés de la Cruz. En ambas se compatibiliza la simbología cristiana y la indígena con personajes 

como la Fe, la Idolatría, la Religión, y la alusión, en el caso de la loa para el Narciso, del culto al 

dios de las semillas. 

En las comedias indianas, género propuesto por Zugasti (2014), quien fijó un corpus de 

comedias áureas que trataban el Nuevo Mundo, también puede hallarse la combinación de 

simbologías e idiosincrasias de forma contundente. La Comedia famosa de la sagrada aparición 

de Nuestra Señora de Guadalupe (La aurora en el Occidente) es un ejemplo de este corpus y 

antecedente de El iris de Nueva España. Pérez Ibáñez la agrupa dentro de las comedias indianas 

debido a la aparición del Demonio y la Idolatría:  

 

El teatro barroco se esfuerza por presentar la colonización de América no como una 

empresa militar sino como una necesidad evangelizadora. Por lo tanto, la lucha crucial no 

será entre los naturales y españoles sino entre éstos y las falsas religiones que encarnan el 

Demonio y la Idolatría. En estos dramas áureos el objetivo final de la conquista no era el 

dominio sobre nuevas tierras o súbditos sino propagar la fe y que los pueblos amerindios 

abandonasen sus ritos paganos y se convirtiesen al catolicismo para que éstos pudiesen 

salvarse (370). 

 

Este elemento puede encontrarse de igual forma en El iris de Nueva España con los 

personajes del Demonio y la Virgen, así como en los detalles de la evangelización franciscana 

que se incluyen en la comedia, por lo que también podría agruparse dentro de las comedias 

indianas. En el caso de la Comedia famosa de la sagrada aparición, el personaje de la Idolatría 

aparece vestida de india; en El iris de Nueva España, el Demonio se disfraza de indio para 

engañar a Ilamachi y permanece de esta manera durante la mayor parte de la obra. Estas 

“identificaciones” con los pueblos precolombinos, señala Pérez Ibáñez, no son en absoluto 

casuales, pues en el teatro áureo se dan dos formas de representar a los indios: “Mientras los 

orientales aparecen a menudo vestidos con ricos ropajes y se les representa como personajes 

educados, los amerindios suelen aparecer caracterizados como salvajes, medio desnudos, 

ataviados con plumas y pieles, cargando arcos y flechas, pues representan al hombre que vive en 

el estado anterior a la ley de gracia” (370).  

Las comedias de santos, que comparten muchas similitudes con las comedias marianas y 

por lo tanto con El iris de Nueva España, también entran en el corpus dramático que suele 

mezclar lo profano y lo sagrado en el desarrollo de la historia. Este género, según Cortijo y Poot 

Herrera (157), tuvo una eclosión enorme en el Siglo XVII. Las pautas para su escritura fueron 

marcadas por Lope de Vega, el autor más prolífico en este género. Otra comedia de santos que 



Alejandra Ángeles Dorantes  182 

 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 178-195 

guarda muchas similitudes con El iris y que merece la pena mencionar aquí es El pregonero de 

Dios y patriarca de los pobres, del bachiller Francisco de Acevedo
3
.  

Esta obra, que tiene como eje temático a San Francisco de Asís, maneja un repertorio de 

personajes muy parecido al del Iris de Nueva España, no solamente por la aparición del Ángel y 

del Demonio, sino también por la adecuación a los cánones del teatro del Siglo de Oro español. 

Así, en El pregonero, podemos encontrar también un gracioso (Cañón), mientras que, en El Iris, 

tenemos a Fray Toribio; ambos ponen fin a la comedia, como es lo usual en el teatro áureo, 

además de aderezar la obra con irreverencias.  

En el caso de El pregonero, Cortijo y Poot Herrera señalan que el bachiller saca el 

argumento del santo en parte del género hagiográfico y lo combina con elementos de las 

comedias de capa y espada (lances bélicos, amor, celos, honor) y con comedias de santos y 

magia. La presencia del donaire, además, con sus chistes equívocos y actitudes carnavalescas 

“dan como resultado un híbrido genérico en el que no faltan las notas pías y reverentes, aunque 

también están presentes la mordacidad y profanidad rayanas en la irreverencia” (64). 

La presencia de las damas también es visible. Vale la pena destacar que, tanto en El 

pregonero como en El iris, los protagonistas (Juan Diego y Francisco), funcionan como los 

galanes de la historia. De esta manera, ambos son intereses románticos de las damas. En el caso 

de Francisco, es Irene quien desea desposarlo y en el caso de Juan, Ilamachi, la princesa indígena 

y la Virgen.  

La mezcla de lo sagrado y profano puede verse de forma muy similar en ambas obras. En 

El pregonero, el Demonio desea malograr la empresa de Francisco y lo tienta con vanidades y 

amor profano. Para ello invoca a la Lujuria, quien toma la forma de Irene y, más tarde en la obra, 

decide utilizar a la propia Irene. En El Iris el Demonio se comporta de igual manera. El objetivo 

es malograr el empeño de la guadalupana, para ello busca tentar a Juan con el amor profano 

encarnado en Ilamachi, a quien el Demonio manipula para lograr sus propósitos.  

De esta manera, el discurso del amor profano y sagrado está presente en ambas comedias. 

En El pregonero, el amor sagrado lo representan Cristo y la Virgen, mientras que, en El iris, lo 

hace Tonantzin Guadalupe. En ambas comedias el Demonio se vale de otras trazas para impedir 

que lo sagrado triunfe. Y en ambas, los protagonistas (Juan y Francisco) se inclinan hacia lo 

sacro o divino. Los dramaturgos de El iris y El pregonero se mantienen fieles a sus fuentes base. 

No obstante, resultan interesantes los vasos comunicantes en la construcción de las dos 

comedias, producto de la influencia del teatro áureo y del género en el que se insertan.  

Previo al estudio del amor sagrado y profano en El iris, merece la pena mencionar, como 

breve antesala, la comprensión del amor en Platón y en el cristianismo. Mientras que para el 

filósofo los amantes salen de sí mismos para unirse con el objeto de su amor (es decir, buscan 

una unidad indiferenciada y de esta manera transformar al amor en un restaurador de nuestra 

naturaleza primitiva), para la escatología bíblico-cristiana el pilar es la vuelta, el retorno a la 

Unidad, la unión con Dios (Serés).  

Así, en el Iris de Nueva España, el amor popular, vulgar y profano desde la perspectiva 

cristiana, despierta en Ilamachi las pasiones bajas, los celos que la llevan a atentar contra la vida 

de Juan. El caballo del instinto que aparece en el Fedro de Platón puede más en la princesa 

indígena. Su amor deja de apuntar hacia la virtud cuando no es correspondida, deja de retornar a 

 
3 La edición de la obra con la que se trabaja en el presente artículo es la elaborada por Antonio Cortijo y Sara Poot 

Herrera publicada en 2019.  



Alejandra Ángeles Dorantes  183 

 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 178-195 

Dios. Mientras que el celestial, el sagrado, personificado en la Virgen, vuelve virtuoso al indio 

macehual, lo devuelve a Dios, lo diviniza. 

Juan Diego ama la divinidad de la guadalupana. El macehual se siente atraído por la belleza 

espiritual de la Virgen y rechaza la belleza corporal y las riquezas materiales que el amor vulgar 

le ofrece con Ilamachi. Juan ama lo que es durable, por lo que su fidelidad se mantiene intacta a 

lo largo de la obra y de su vida. Al mismo tiempo, Juan llega a reconocerse a sí mismo en la 

guadalupana. El mandato divino de la Virgen lo lleva al encuentro con Dios.  

 

Los dos amores en El iris de Nueva España, Nuestra Señora de Guadalupe de México 

 

En El iris de Nueva España, el amor profano está encarnado en el deseo de Ilamachi por 

contraer nupcias con Juan Diego. Esto se puede observar en los primeros versos de la comedia, 

en los cuales la princesa indígena le manifiesta a Juan sus sentimientos: 

 

ILAMACHI ¡Espera, fugitivo 

pavón gallardo, ramillete vivo 

que por las breñas, cuando así te alejas, 

ni aun leve huella de la planta dejas! 

Pájaro cuyas plumas nuevas alas 

forman y en lo veloz al viento igualas; 

ídolo de mi pecho, 

rebelde mármol, hielo no deshecho, 

que siendo todo nieve 

ni te derrite el sol ni flor te bebe; 

pirata de estas cuevas, 

mira que el alma, robador, me llevas (vv. 1-12).  

 

La obra la inicia, pues, Ilamachi. Es ella quien se acerca a Juan, lo llena de alabanzas y 

le confiesa, que, en el sentido amoroso y pasional, le ha robado el alma. La respuesta de Juan no 

es indiferente. En un principio parece intimidarse y cuestiona a la princesa indígena: 

 

JUAN Ilamachi, ¿qué intentas, 

que con tales hipérboles me afrentas? 

¿Qué quieres? (vv. 13-15). 

 

Ilamachi, ante la respuesta de Juan, insiste y deja claro el interés amoroso y el deseo de 

que Juan Diego le corresponda. Para lograrlo, no sólo continúa con las alabanzas y la entrega que 

le profesa, recurre también a su linaje. Menciona a su padre (un cacique) y a su madre (hija de 

reyes), junto a las riquezas y tierras que posee, las cuales pasarán a Juan si acepta desposarla. De 

esta manera, le deja ver que al casarse elevará su estatus y lo hará rey:  

 

ILAMACHI […] 

Cacique o rey mi padre, 

hija de rey también mi ilustre madre, 

tesoros y nobleza 

añaden a mi hermosa gentileza, 



Alejandra Ángeles Dorantes  184 

 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 178-195 

siendo lo que me toca 

Tepostotlán, Sampago, Luengotloca, 

cuyos pueblos rendidos 

en seis parcialidades divididos, 

por mi dueño te aclaman 

y su cacique ya feliz te llaman, 

y a mi padre obedientes, 

en especies y frutos diferentes 

crecidos feudos cobra, 

mas donde hay voluntad la hacienda sobra, 

que aunque bárbaros fuimos, 

nunca, Juan, en amar nos distinguimos (vv. 37-52). 

 

Juan la escucha y, aunque su respuesta no es contundente, los encantos de Ilamachi no 

pasan desapercibidos. En los versos siguientes, Juan deja entrever una aparente correspondencia. 

La idea de contraer matrimonio con la princesa no le desagrada: 

 

JUAN Ilamachi, si ignoras 

que para mí son perlas cuantas lloras, 

y que cuando suspiras 

entre jazmines suavidad respiras, 

no dudes de mi pecho 

que adoración a tu fineza ha hecho, 

pues vana resistencia 

fuera a tu amor no dar correspondencia  

 (vv. 53-60). 

 

Juan considera un insulto rechazar a la princesa. Incluso, se puede adivinar un posible 

sentimiento romántico por parte del indio macehual hacia Ilamachi. Con todo, la duda que recae 

en él para dar el sí definitivo es su estado civil. Juan es viudo y desconoce si la nueva religión 

acepta un segundo matrimonio, aun cuando la primera esposa haya fallecido. 

Ilamachi no claudica y está segura de que, al ser viudo, no existe impedimento alguno 

para volver a casarse; sin embargo, respeta la confusión de Juan y se ofrece a aclarar su duda al 

mencionarle que alguna vez escuchó al clérigo decir que, si la esposa muere, el hombre podía 

unirse en matrimonio con otra mujer, pues es una la que estimaría, al faltar la otra, y que, de no 

ser así, la humanidad correría el riesgo de desaparecer. 

Juan no queda convencido. Prefiere aclararlo con los sacerdotes que imparten la doctrina
4
 

en Tlatelolco, por lo que le pide tiempo a Ilamachi. En los versos siguientes se puede apreciar 

por primera vez en la obra la devoción de Juan por la Virgen, la cual será determinante en la 

elección final del indio macehual: 

 

JUAN Yo vengo a esta doctrina 

que en Tlatilulco enseñan peregrina 

 
4 “En América, pueblo de indios recién convertidos, cuando todavía no se había establecido en él parroquialidad o 

curato” (DLE). 

 



Alejandra Ángeles Dorantes  185 

 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 178-195 

los Padres, cuyo celo 

a nuestras gentes asegura el cielo, 

porque a no haber venido 

muchas almas hubieran perecido. 

¡Oh, cuánto les debemos!: 

a Dios propicio por su amor tenemos. 

Deja que los consulte 

y que esta duda más no dificulte. 

Hoy es sábado y día 

que se consagra al nombre de María 

–hija querida del eterno Padre, 

del mejor Hijo Madre, 

y esposa del Espíritu Divino 

por su mérito excelso y peregrino– 

y, así, faltar no puedo (vv. 89-105). 

 

 Así pues, vemos que el día en el que Juan e Ilamachi sostienen la conversación es sábado, 

día de María. Juan se dirige a la doctrina para adorarla. La elogia. La Virgen se hace presente en 

el discurso amoroso de Juan y la princesa indígena. En estos versos podemos leer cómo el amor 

sagrado hace una primera aparición y comienza a intercalarse con el amor profano. No hay 

todavía una transformación: Juan parece interesado en Ilamachi y el amor profano continúa 

siendo el eje, pero ya podemos apreciar la entrega de Juan a la figura divina, a la Virgen.  

 Ilamachi le concede el plazo a Juan, con la confianza de que le corresponderá apenas 

resuelva que no existen impedimentos para su unión. Es importante destacar que la princesa, en 

lugar de pedirle a Dios o a la Virgen que le concedan el matrimonio con Juan Diego, se lo 

solicita al “amor”, otorgándole a éste un grado de divinidad: 

 

ILAMACHI Adiós, dueño querido, 

haga el amor en ti lo que le pido (vv. 123-124). 

 

Esta entrega total al juicio del “amor” nos deja ver que Ilamachi, a diferencia de Juan, no 

posee una devoción tan marcada hacia las figuras cristianas. Esto es crucial para la evolución que 

tendrá el personaje en la obra. Juan Diego, en cambio, duda; la princesa es hermosa, pero 

¿excede en belleza a la Virgen? Este cuestionamiento se lo hace camino a la doctrina, justo antes 

de producirse la primera aparición: 

 

JUAN Diferentes pensamientos  

a mi inclinación combaten, 

que nunca los intereses 

conformaron voluntades. 

¿Qué importa que tantos pueblos 

te den tributo, Ilamachi,  

ni que tu hermosura sea 

dulce hechizo de tus padres, 

si a mí me lleva el afecto 

y la inclinación amante 



Alejandra Ángeles Dorantes  186 

 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 178-195 

aquella mujer heroica,  

de Dios verdadera Madre? 

 

 

Juan se pregunta y se responde con alabanzas a la Virgen. De esta manera, Juan deja clara 

su inclinación hacia la Madre de Dios y la interrogante planteada en el párrafo anterior queda 

resuelta: no, la belleza y linaje de Ilamachi no pueden más que los primores de la Virgen. Juan 

siente un llamado hacia la figura divina, más poderosa que el llamamiento del “amor” mundano 

que le inspira la princesa indígena. Esta llamada se consolida con la primera aparición, en la cual 

la Virgen lo elije como mensajero y le advierte que, desde ese momento, ha de ser suyo: 

“Advierte que has de ser mío” (v. 263).  

Juan corresponde a la petición de la Virgen y declara la esperanza perdida para Ilamachi, 

pues es la Virgen su dueña y él es de ella su esclavo: 

 

JUAN ¡Vuestro esclavo he de llamarme! 

Ya la esperanza perdiste,  

pues tengo dueño, Ilamachi. 

 

A partir de aquí se presentará una evolución en los personajes de Juan y la princesa 

indígena con respecto al discurso amoroso. La Virgen ha entrado en escena y se convierte en 

rival de amores de Ilamachi, al menos desde la perspectiva de la princesa indígena. Si bien se 

introduce en los primeros versos de la comedia para dejar ver la devoción de Juan, con la primera 

aparición se convierte en personaje, en la segunda dama de la obra. Su aparición le otorga a 

Ilamachi una doble figura.  

Hasta antes de la primera aparición, Ilamachi actuaba sólo como dama. Está enamorada 

de Juan y desea ser correspondida y contraer nupcias con él. Para esto, se adelanta a preguntarle 

a los religiosos (fray Toribio y fray Martín) si Juan puede volver a casarse debido a que él es 

viudo y tiene dudas al respecto. El amor entonces sería la primera comunicación entre Ilamachi y 

Juan. Sin embargo, cuando Juan rechaza a Ilamachi por servir a la Virgen (esto último es algo 

que Ilamachi ignora, pues ella piensa que la señora de la que habla Juan es una mujer de carne y 

hueso), se enfurece y, al sentirse rechazada, busca vengarse. En ese momento se transforma 

también en villana y oponente de Juan Diego. 

El doble discurso amoroso queda patente: el amor profano prende mecha en Ilamachi, 

mientras que el sagrado y maternal comienza a cimentarse en Juan. De esta manera la princesa 

indígena se convierte en una víctima de este “amor”, pues, al saberse rechazada, afloran en ella 

las pasiones transformadas en celos:  

 

ILAMACHI ¿Tan desnudo el desengaño 

me das a entender? ¿Tan presto 

en copa sobredorada 

quieres que beba el veneno?  

¿Dónde hallaste esa mujer 

con atributos tan nuevos? 

¿Es la deidad destos campos 

o reina destos desiertos? 

La ofensa de despreciarme  



Alejandra Ángeles Dorantes  187 

 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 178-195 

es la que en el alma siento, 

que para una mujer noble 

no hay baldón como el desprecio (vv. 687-698). 

 

Así, el amor profano no sólo permanece vinculado a la princesa indígena, sino que se 

transforma en su guía. Ilamachi actúa conforme a él. Aquí es importante destacar que el amor 

profano per se, no es por completo negativo, sino la variante que se desprende de éste y que se 

manifiesta en la princesa indígena: el amor lujorioso o lascivo. Esta variante es la que exige 

Ilamachi, la que busca que le sea correspondida por el macehual. En consecuencia, la vuelve 

vulnerable a la manipulación del Demonio, el villano principal de la obra, quien, al saber de los 

celos de la princesa indígena, los aviva para deshacerse de Juan y malograr así la empresa de la 

Virgen. 

Resulta interesante la relación que se entreteje en la comedia entre el Demonio y el amor 

lascivo o lujorioso. Uno va ligado al otro. El amor profano en su variante lasciva atrae al 

Demonio cuando no es correspondido. Justo como le ocurre a Ilamachi. Los celos “pierden a la 

princesa indígena” quien convierte a la venganza en su objetivo principal: 

 

ILAMACHI La privación me incita,  

y aunque dello te enojes 

he de inquirir la causa 

de tantas sinrazones; 

y pues tan prodigiosa 

no es mucho te enamore,  

tampoco será mucho 

intenten mis pasiones 

verla y desengañarse, 

no dudosas lo ignoren. 

Muera yo de una vez,  

que es cruel martirio donde, 

sin conocer la causa, 

se sienten los dolores (vv. 1105-1118). 

 

Son estos los que provocan que sea el Demonio quien construya una alianza con ella. Se 

le presenta vestido de indio. La alaba, le dice que no hay belleza en la tierra que pueda 

comparársele. La convence de que Juan le ha estado mintiendo, que se jacta de haberla 

rechazado mientras ella muere de amor por él. Ilamachi cae en el engaño. Los delirios que ha 

despertado el amor profano en ella la han cegado y ensordecido. No duda de lo que escucha. La 

guían sus ánimos, no la razón. Y acepta su ayuda para vengarse del indio macehual. 

Así, el Demonio se entrelaza con el amor profano, con las pasiones, y lleva a la princesa 

indígena, primero a desear la muerte de Juan… 

 

ILAMACHI Tan resuelta estoy que ya 

los instantes más precisos 

por siglos los considero. 

¡Muera ese infame atrevido  

que osadamente me ofende! 



Alejandra Ángeles Dorantes  188 

 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 178-195 

 

…y después a intentar acabar con su vida: 

 

ILAMACHI Mi ira en este vaso le previene 

el tósigo más fuerte  

que inventó la crueldad para la muerte (vv. 2043-2046). 

 

El amor profano en su variante lujuriosa o lasciva, conduce entonces a Ilamachi al 

encuentro con el Demonio y a su perdición. El discurso degrada al personaje. La despoja de su 

dignidad y, en forma simbólica, de su linaje, pues de pertenecer a la nobleza cae al estatus de una 

homicida. Si bien la protección divina con la que cuenta Juan impide que se lleve a cabo el 

crimen, Ilamachi sí lo intenta, le da a Juan el tósigo, por lo que la falta se comete y se valida en 

el destino de la princesa indígena. El Demonio celebra el cumplimiento de sus designios. Cuando 

éstos se malogran por la intervención del Ángel, abandona a Ilamachi y reafirma que no hay 

ganancia en aliarse con él, sino confusión y soledad:  

 

DEMONIO  ¿Cuándo ha sido 

el galardón que yo he dado 

a aquellos que me han servido, 

sino entrarlos en el riesgo 

y en el riesgo confundirlos? (vv. 2126-2130). 

 

La Virgen, por su parte, personifica al amor sagrado y a la madre. Juan, al inclinarse por 

ella, de forma simbólica se libra de la maldad y se eleva. La Madre de Dios desea que le 

construyan su templo en el cerro del Tepeyac. Para conseguirlo debe llegar al Arzobispo, quien 

es el único que puede dar dicha orden. De esta manera, Tonantzin Guadalupe elige a Juan, quien, 

a partir de la primera aparición, tendrá como único objetivo ver realizada la petición de la 

Virgen. La primera aparición sucede cuando el indio macehual se dirige a la doctrina. Como se 

mencionó en párrafos anteriores, con anterioridad a la aparición, ya se nos deja ver la devoción 

de Juan por María, quien en el trayecto a la doctrina se cuestiona sobre la belleza y riquezas de la 

princesa indígena y las bellezas y riquezas de la Virgen. Unas, materiales; las otras, sagradas. 

Juan se arrodilla, se persigna y comienza a orar. Es entonces cuando la guadalupana se le 

presenta: 

 

VIRGEN No te admire, Juan, el verme,  

pues he venido a buscarte 

y a pagar con mis favores 

tu fe y devoción constante. 

La Virgen María soy 

que en Tlatilulco adoraste.  

Yo soy el original 

y la que allí está es mi imagen. 

Aquellas mudas efigies 

–puesto que no vean ni hablen– 

de mi ser inmaculado  

son copias tan venerables 



Alejandra Ángeles Dorantes  189 

 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 178-195 

que quien me adorare en ellas 

es lo mismo que adorarme, 

porque a mí me hace el obsequio 

quien a mi retrato le hace (vv. 195-210).  

  

Juan Diego, al verla, expresa su sorpresa. Describe a la Virgen y deja entrever lo 

maravillado que se encuentra con la guadalupana. Fiel a su devoción, acepta gustoso convertirse 

en su mensajero y parte a visitar al Arzobispo. Ahí se encuentra con Ilamachi, quien les ha 

preguntado a los frailes si Juan, siendo viudo, puede volver a desposarse. Juan, quien ha tomado 

la decisión de entregarse por completo a la Virgen, le comunica a la princesa indígena la 

imposibilidad de contraer matrimonio, pues ya tiene mujer. Con posterioridad a eso, comienza a 

describir a la mujer que adora, prometiéndole a la princesa que aquella mujer la excede en 

riquezas y linaje, pues no hay en la tierra ni en el cielo quien pueda igualarla: 

 

JUAN Es muy poco, te prometo, 

cuanto gozas, cuanto vales, 

con la que estima mi pecho. 

Esta señora es hermosa,  

es rica, es noble. En el cielo 

ni en la tierra hay quien la exceda 

ni iguale en merecimientos. 

Una sola vez la vi 

y tan absorto y suspenso  

quedé, que a tener mil almas 

se las diera por trofeo. 

La palabra de ser suyo 

la di, con que ya no tengo 

dominio en mi libertad.  

No es mío lo que es ajeno. (vv. 672-686) 

 

 En los versos anteriores se puede leer la devoción ya consolidada en Juan. Aquí no hay 

dudas, como las hubo en un principio con Ilamachi. Juan no titubea ante la decisión que ha 

tomado. A diferencia de los versos en los cuales el indio macehual se debate entre el amor 

profano que le ofrece Ilamachi y la veneración por María, en este caso Juan está seguro de que la 

Virgen y su amor sagrado es el camino que ha de tomar, es a la Madre de Dios a quien escoge de 

forma simbólica como esposa. Estos versos son los primeros indicios del matrimonio sagrado 

que se consolidará más adelante. 

 Juan le relata al Arzobispo la aparición y la petición de la guadalupana; sin embargo, 

cuando Juan de Zumárraga lo escucha, atribuye todo a un sueño. La desconfianza en su palabra 

llena de vergüenza y desconsuelo a Juan, quien vuelve con la Virgen para comunicarle lo 

sucedido. No obstante, el indio macehual se muestra huidizo. Se debate entre relatarle lo que 

ocurrió u ocultárselo, pues teme que el no haber cumplido con el encargo pueda ofender a la 

Mujer Divina. Este discurso evasivo se hace presente en los vv. 945-948, cuando Juan, al no 

verla, intenta marcharse para evitar enfrentarla: 

 



Alejandra Ángeles Dorantes  190 

 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 178-195 

 El campo solo advierto; ya he cumplido,  

no es culpa mía que no hayáis venido. 

Si viniereis después, podrán decirlo 

los insensibles. 

 

Sin embargo, la Virgen se lo impide. Se produce entonces la segunda aparición. Juan le 

relata la respuesta del Arzobispo y el cobijo de la Virgen se hace presente una vez más: 

 

 JUAN  Lo que mandaste hice. 

VIRGEN Ya lo sé, Juan, mas donde 

el crédito desmaya  

basta que el celo sobre. 

Que le vieses te dijo 

el arzobispo: es torpe 

la confianza que 

se imprime al primer móvil.  

Lo fácil no se estima, 

lo estimable se esconde, 

cuerdas dificultades 

no entibian corazones. 

Tu desmayado aliento  

vuelva con nuevo orden, 

(vv. 963-976). 

 

 Juan no consigue levantar los ánimos y le pide que elija a alguien más para cumplir con 

su deseo, pues a él, por su condición de indio, no le creerán nunca. Tonantzin Guadalupe vuelve 

a arroparlo. Es él quien debe de cumplir con el mandato, pues su condición de indio lo hace 

digno de ella, digno de ser su mensajero: 

 

VIRGEN De piedras desechadas 

levanta Dios sus torres 

y hace altos edificios  

de rústicos terrones. 

Los príncipes del mundo, 

los grandes y señores, 

para sus vanidades 

buscan ostentaciones,  

pero Dios de la nada 

maravillas dispone, 

para que en sus prodigios 

ensalcemos su nombre. 

Esto conviene, Juan,  

obedece mi orden; 

yo te asistiré siempre, 

no tu temor lo estorbe (vv. 1013-1028). 

 



Alejandra Ángeles Dorantes  191 

 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 178-195 

 Juan comprende el mensaje. Su devoción por la Señora Divina se hace presente, más 

fuerte, más sólida. Las palabras de la Virgen consiguen animarlo. Se sabe protegido y 

acompañado por la guadalupana, lo que le da nuevos bríos para intentar, una vez más, que el 

Arzobispo lo escuche y le construya a Tonantzin Guadalupe su “casita”. De esta manera, se 

dirige a la Ciudad de México, al Palacio del Arzobispo. Pide hablar con él. El Arzobispo lo 

reconoce y lo recibe. Junto con Juan de Zumárraga se encuentran fray Toribio y fray Martín, 

quienes escuchan el relato del macehual, quien reitera el deseo de la guadalupana de que le erijan 

un templo. Cuando Juan Diego finaliza su narración, fray Toribio procede a burlarse. Sus 

palabras pasan por delirios. Juan enfurece y le pide al fraile que lo respete. Fray Martín, quien 

también ha escuchado con atención a Juan Diego, duda que algo así se le pudiera ocurrir a 

alguien de su condición. Lo comenta con el Arzobispo y le aconseja pedirle a Juan una seña. 

Zumárraga recibe con agrado la sugerencia del fraile y se lo hace saber a Juan Diego. 

 En un principio, Juan se indigna y al mismo tiempo se avergüenza. ¿Cómo ha de pedirle 

una seña a la Madre del Señor? ¿No es acaso una ofensa? El Arzobispo intenta tranquilizarlo y le 

asegura que la Señora Divina de la cual habla no tendrá reparo en dársela. El indio macehual 

promete entonces volver con la señal y se retira. Zumárraga, quien desea conocer la verdad 

absoluta, les solicita a sus pajes que lo sigan. 

 Si bien se le ha dado a Juan una esperanza al prometerle la construcción del templo en 

cuanto vuelva con la señal, el desconsuelo y la vergüenza vuelven a apoderase de su alma. Una 

vez más fracasó y no desea enfrentar a la Virgen. Sin embargo, sus intentos por disuadirla no dan 

resultados.  

 Se produce la tercera aparición. Juan hace todo por no detenerse. Le pide a la Virgen que 

lo deje marcharse, pues su tío se encuentra enfermo de gravedad y debe de llevarle un sacerdote 

para que reciba las exequias. La guadalupana le asegura entonces que ha sanado a su tío y 

consigue que Juan se detenga para agradecer el milagro. El macehual le cuenta a la Virgen, 

afligido, la respuesta de Zumárraga. Tonantzin Guadalupe lo consuela una vez más y acepta 

gustosa brindarle la señal que le solicitan. Le pide a Juan que suba al cerro a cortar rosas, pues 

esas han de ser la prueba que dará sustento a sus palabras. Juan Diego, incrédulo, le menciona 

que aquel risco es estéril y que es imposible que haya flores. La Virgen insiste y Juan obedece. 

 Lo sagrado, lo divino, se hace presente en el jardín que se encuentra Juan cuando sube al 

cerro. Un símil del paraíso para los cristianos y de Xochitlalpan
5
para los nahuas: 

  

JUAN Todo a tu imperio se postra. 

¡Qué jardín tan peregrino!  

¡Qué floresta tan hermosa! 

¡Qué vergel tan primoroso! 

¡Qué diferencia de rosas! 

¡Qué flores tan exquisitas! 

¡Qué agradables! ¡Qué olorosas!  

Unas pebetes respiran 

y otras exhalan aromas. 

Cazoletas de los aires, 

casi los sentidos roban. 

 
5 Xochitlalpan, Tonacatlalpan, la tierra florida, lugar de deleite donde mora Tlaloc, el que hace entrega de la lluvia 

(León-Portilla, 2022, p. 58). 



Alejandra Ángeles Dorantes  192 

 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 178-195 

Agua de ángeles destilan,  

derraman fragantes pomas. 

 (vv. 2384-2396). 

 

 En los primeros versos, Juan deja entrever una vez más la devoción por la Virgen, la cual 

continúa creciendo a medida que observa los milagros que la Madre de Dios le manifiesta. Baja 

con las rosas en su tilma. La guadalupana coloca sus manos sobre ellas y las bendice. Acto 

seguido, le ordena a Juan volver con el Arzobispo.  

 Juan se presenta con las flores ante Zumárraga, quien se encuentra reunido con todos los 

personajes de la obra. Las deja caer y el macehual observa con sorpresa cómo los presentes se 

arrodillan. Juan se muestra confundido, pues para él la señal son las rosas, pero Zumárraga le 

dice que vea su tilma, pues ahí está el verdadero milagro, donde ha quedado grabada la imagen 

de la guadalupana: 

 

JUAN ¿Quién pudo en tan breve instante, 

si no es el pincel divino, 

del original más bello 

copiar retrato tan vivo?  

Esta es la que tantas veces 

que la fabriques me ha dicho 

el templo, y para el altar 

su imagen envía conmigo. 

¿De qué, señora, las flores  

para crédito han servido, 

si trasladada en mi tilma 

venir tú misma has querido? 

Ilamachi, esta señora 

es el dulce dueño mío.  

ILAMACHI ¡Dichoso tú! Ya conozco 

mis amantes desvaríos (2886-2902). 

 

 Juan confirma que es la Virgen la dueña de su alma, a quien ha decidido entregarse por 

completo. Se lo dice a Ilamachi, quien confirma que su rival de amores nunca fue una mujer de 

carne y hueso, sino la Madre de Dios. El amor sagrado se impone ante el profano en Juan Diego. 

Mientras que el amor profano degradó a Ilamachi, el sagrado ha elevado a Juan. Le ha dado a su 

palabra validez y a su persona el reconocimiento de buen cristiano. Juan Diego deja de ser el 

indio macehual ante los ojos de los personajes. La Virgen y el amor sagrado le han otorgado 

linaje y respeto.  

 Juan se transforma en el capellán de la Basílica, donde pasa su vida adorando a Tonantzin 

Guadalupe. El dramaturgo deja claro, en palabras de Fray Toribio, la predilección de Juan por el 

amor sagrado al confirmar su destino y el no matrimonio con Ilamachi: 

 

FRAY TORIBIO Y aquí, señores, se acaba,  

esta peregrina historia 

del Iris de Nueva España, 

la Virgen de Guadalupe, 



Alejandra Ángeles Dorantes  193 

 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 178-195 

sin bodas, que si juzgaban 

que Juan Diego y Ilamachi  

a lo último se casaran, 

sabrán que no pasó así, 

porque ella se fue a su casa 

y él se quedó en este templo 

sirviendo a su enamorada,  

donde vivió ejemplarmente 

diez y siete años con fama 

de buen cristiano y murió 

en loable opinión (vv. 3180-3194). 

 

 De la misma manera se puede leer en los versos finales, el linaje y respeto que le otorgó a 

Juan su enamorada: la Virgen de Guadalupe. 

 

Conclusiones 

 

Con lo anterior se puede deducir que, a lo largo de la obra, el discurso del amor profano y el 

amor sagrado es manejado por el dramaturgo con las convenciones cristianas. Es decir, uno 

degrada y el otro enaltece. Uno representa la tentación, las bajas pasiones y la puerta para que el 

Maligno pueda hacerse presente y provocar que la persona desvíe el camino. Ilamachi cede a la 

tentación, al amor profano, y, en particular, a la variante de éste: el amor lascivo o lujurioso, 

quien se apodera de su ser, de su voluntad. Es este amor quien le abre la puerta al Demonio y 

provoca un decremento en el personaje de la princesa indígena, es decir, una pérdida de estatus, 

linaje y dignidad. Ilamachi se envicia y así, provoca la caída de su personaje. Vale la pena 

mencionar que ya desde la novela sentimental, el tratamiento del amor es semejante (Cortijo), 

por lo que el dramaturgo se mantiene también fiel a las convenciones del amor en la literatura y 

el teatro de la época. 

 El amor sagrado, en cambio, lleva a Juan por el buen camino. Juan rechaza lo profano 

para entregarse a la divinidad de la Virgen. Su devoción por ella se fortalece con cada aparición. 

Juan Diego recibe las palabras de la guadalupana y permite que éstas hagan eco y aniden en lo 

profundo de su alma. Juan elije al amor sagrado y, con él, elije la salvación y el retorno a Dios. 

La Virgen, al escoger a Juan como mensajero, transforma su condición.  

 Es importante destacar que la desconfianza en Juan, por parte del Arzobispo y los frailes, 

proviene del estatus de Juan Diego, quien es un indio macehual, es decir, de la clase más pobre:  

 

Juan Diego aparece siendo un pobre macehual, un simple hombre del pueblo, «infeliz, 

jornalero , como cuerda de cargadores [mecapal], cola y ala, cuyo destino es obedecer y 

servir, ser llevado y ser tenido como carga». Él mismo, tal vez, con cierta socarronería , 

llega a ponerse en contraste con «los conocidos, los apreciados nobles (pipiltin), los que 

son honrados, los de linaje». De él por otra parte, se burlan los servidores del obispo, no 

lo toman en cuenta, dicen que es un mentiroso y llegan a amenazarlo con sacudirlo a 

golpes. Sólo al final del relato, cuando el macehual logra presentarse con Zumárraga, 

abrir su tilma de la que caen las rosas y se produce la que se ha descrito como 

«mariofanía» de Tonantzin, Juan Diego, «liberado», es tomado en cuenta. Según esta 

hipótesis, el mensaje sería la versión en ropaje de las palabras de Jesús cuando dijo: 



Alejandra Ángeles Dorantes  194 

 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 178-195 

«Bienaventurados los pobres de espíritu [es decir, los humildes que se reconocen como 

últimos] porque de ellos es el reino de los cielos» (León-Portilla, Miguel, pp. 68-69). 

 

 Así, el amor sagrado le otorga a Juan nobleza y divinidad. Su enamorada lo libera, lo 

hace digno de todos los merecimientos. El dramaturgo se mantiene fiel al Nican Mopohua con 

respecto a la devoción de Juan hacia la Virgen, pero también decide reafirmar los privilegios de 

entregarse a lo sagrado a partir del contraste que realiza con las dos damas de la comedia y al 

poner a Juan Diego a decidir entre ambas. Al mostrar las consecuencias de ambos discursos en 

los personajes, da cuenta de cuál es el amor, según el dramaturgo, que debe imperar en los seres 

humanos. En este sentido, se mantiene fiel también a lo expresado por Platón: “Es preciso 

complacer a los hombres moderados y a los que están en camino de serlo, y fomentar su amor, el 

amor legítimo y celeste, el de la musa Urania” (p. 361). 



Alejandra Ángeles Dorantes  195 

 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 178-195 

 

Obras citadas 

 

Anónimo. El iris de Nueva España, Nuestra Señora de Guadalupe de México, suelta de la 

Universidad de Friburgo (Alemania), h. 1730. 

---. El iris de Nueva España, Nuestra Señora de Guadalupe de México, suelta de la Biblioteca 

Nacional de España, h. 1730. 

Cortijo, Ocaña, Antonio, Poot Herrera, Sara. Francisco de Acevedo. El pregonero de Dios y patriarca 

de los pobres, Comedia de Santos de 1684. Madrid: Palas Atenea, 2019. 

Cortijo Ocaña, Antonio. La evolución genérica de la ficción sentimental. London: Támesis, 2001. 

Cruz, Sor Juana Inés de la. Autos y Loas. Obras completas de Sor Juana Inés de la Cruz. Méndez 

Plancarte ed. México: Fondo de Cultura Económica, 1995, vol. III. 

De José Prades, Juana de. Teoría sobre los personajes de la comedia nueva, Madrid, Consejo 

Superior de Investigaciones Científicas, 1963. 

Diccionario de la Lengua Española (DLE), Madrid, Real Academia 

Española:http://dle.rae.es/?id=V0Af021 

Fiallega, Cristina, coord. Historia del teatro guadalupano a través de sus textos. México: Universidad 

Veracruzana, 2012. 

León Portilla, Miguel. Tonantzin Guadalupe. Pensamiento náhuatl y mensaje cristiano en el “Nican 

mopohua” [2000]. México: Fondo de Cultura Económica, 2022, 8.ª impresión. 

Platón. Simposio Banquete o de la Erótica. En Diálogos. México: Editorial Porrúa, 1975, 15ª edición. 

—. Fedro o del Amor. En Diálogos. México: Editorial Porrúa, 1975, 15ª edición. 

Pérez Ibáñez, Ignacio. “La representación de la idolatría en la comedia anónima: La aurora en el 

Occidente: famosa comedia de la sagrada aparición de nuestra Señora de Guadalupe.” 

En Patrimonio religioso de Iberoamérica: expresiones tangibles e intangibles. Víctor Hugo 

Limpias Ortiz coord.. Santa Cruz de la Sierra (Bolivia): Universidad Privada de Santa Cruz de 

la Sierra, 2021. 369-375. 

Ruiz Ramón, Francisco, Historia del teatro español, desde sus orígenes hasta 1900. Madrid: Cátedra, 

2011, 11ª edición. 

Serés, Guillermo. La transformación de los amantes, Imágenes del amor de la Antigüedad al Siglo de 

Oro. Barcelona: Crítica, 1996. 

Valero de García Lascuráin, Ana Rita. “Coloquio de María Santísima de Guadalupe cuando se le 

apareció al dichoso Juan Diego (1596).” En Historia del teatro guadalupano a través de sus 

textos. México: Universidad Veracruzana, 2012. 49-71. 

Zugasti, Miguel. “Fecundidad y transmisión del romance nuevo ‘En la corte está Cortés’ en el teatro 

de los siglos XVII y XVIII”. En No solo fiesta: estudios sobre el teatro hispánico de los Siglos 

de Oro. Iñaki Pérez Ibáñez y Miguel Zugasti eds. Nueva York: Peter Lang, 2022. 183-202. 

---. “El Lucero de Caudete, un hito en la dramatización de apariciones marianas, hallazgos de 

imágenes, revelaciones y demás prodigios de la Virgen.” En La fiesta de moros y cristianos. 

Milena Cáceres Valderrama ed. Lima: Pontifica Universidad Católica del Perú, 2021. I: 347-

384. [https://repositorio.pucp.edu.pe/index/handle/123456789/180883] 

---. “América en el teatro español del Siglo de Oro: repertorio de textos”. Cuadernos de Teatro 

Clásico 30 (2014): 371-410. 

 


