Jesus Fernando Caseda Teresa 108

Omnibona (Regimiento de principes) o los origenes de la utopia renacentista
castellana. Sentido, estructura literaria y una hipétesis sobre su posible autor,
Pedro de Medina

Jesus Fernando Caseda Teresa
(IES Valle del Cidacos — Calahorra, La Rioja)

1. Antecedentes y propésito de este estudio

Hasta hace no mucho tiempo, el manuscrito 9/2218 de la Real Academia de la
Historia permanecié inédito y el texto solo al alcance de los pocos especialistas que
supieron de su existencia. Se trata de una obra que no esta dentro de un volumen formado
por un conjunto diverso de composiciones como suele ocurrir en muchas ocasiones. Tiene
por titulo Regimiento de principes, un tanto equivoco —como veremos— en relacion al
contenido de la obra. Se trata de una de las pocas utopias en lengua castellana y cuyo
conocimiento de su existencia —en realidad, su redescubrimiento— vino a romper lo que
tantas veces se habia dicho hasta su publicacion, que hasta el siglo XVI1I —o quizés finales
del XVII— en Espafia no hubo ningln ejemplo de este género de obras, considerandose
que fue la Descripcion de la Sinapia, peninsula en la Tierra Austral quien lo inauguro
(Santos 2001).

Sabiamos de su existencia gracias al riojano Juan Antonio Llorente, siempre
atento a las cuestiones relacionadas con la Inquisicion, a quien atrajo uno de los ultimos
capitulos contenidos en el texto en que se sefialan algunas necesarias reformas de esta
institucion. Llorente apunto la existencia de este manuscrito en la biblioteca de los Reales
Estudios de San Isidro, en Madrid (Llorente 1812-1813, 49 del tomo I1). Aludio entonces
—1813— a que el autor tal vez era un catalan o un aragonés por los ataques que recibié
la Inquisicion en las tierras del antiguo reino de Aragon durante el siglo XV1. Da noticia
Llorente de que en el interior del manuscrito habia una nota en que se sefialaba que la
obra se escribi6 en la segunda mitad de aquel siglo (Llorente 1812-1813, 50 del tomo I1)
y que el “muy esclarecido principe” a quien dedica la obra su autor debia de ser el principe
Carlos de Austria, primer vastago de Felipe Il. Sin embargo, considero el investigador
riojano que el destinatario fue Carlos V y que la obra se cre6 en 1515, cuando todavia
estaba vivo Fernando el Catolico. Con posterioridad, en 1817, en su Histoire critique de
[’Inquisition d’Espagne (Llorente 1817, 389 y ss. del tomo IV) afirmo que,
probablemente, la obra fue un encargo del cardenal Cisneros, hombre muy proximo a las
ideas erasmistas y sefialadamente reformista como el propio texto.

Debido a los traslados de los fondos documentales de los Reales Estudios, el
manuscrito desaparecio y no se volvid a tener noticias de él hasta bien entrado el siglo
XX. En 1980, José Martinez de la Escalera (1980, 219-229) llevé a cabo un analisis mas
riguroso que el de Llorente y sefial6 que se trataba de nuestra primera obra del género de
las utopias. Tras analizar los datos codicolégicos y la letra del manuscrito, sefiald que se
trataba de un texto de la segunda mitad del XVI. Dado que se citan en la obra diversas
ordenes religiosas y no aparece sefialada la de los jesuitas, dedujo que el texto se escribio
durante los primeros afios del reinado de Felipe I1.

En 1984, Miguel Avilés (1984, 128) propuso otra datacion. En su opinién, se
compuso en los ultimos afios del reinado de Felipe 11, cuando el arbitrismo dio el salto a
algunos textos castellanos como el Buscon de Quevedo. Por tanto, en su opinion, la obra
esta dirigida al entonces principe y futuro rey Felipe I1l. Este investigador, en un estudio
anterior (Avilés 1982), ya habia sefialado la influencia que probablemente tuvo sobre ella
el catalan Spill de la vida religiosa, texto de 1515 traducido al castellano como El deseoso,
gue tuvo un gran éxito editorial. Quizas la prueba mas concluyente a este respecto es el

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 108-126



Jesus Fernando Caseda Teresa 109

hecho de que el personaje llamado “Amor de Dos Grados”, guia de “Caminante Curioso”,
toma su nombre a partir de otros dos que aparecen en el texto catalan, “Amor-de-Dios” y
“Amor-del-projimo”.

Joseph Pérez (1985) sefiald que se debid de escribir poco después de la Junta de
Valladolid de 1551, en la que se abordo6 el asunto del trato dispensado a los nativos
americanos, tema tratado por fray Bartolomé de las Casas, quien pidio, ya entonces, que
se les evangelizase; pero que —como también se sefiala en la obra— se les devolviese lo
que los espafioles les habian robado.

Otro estudio de David Garcia Lopez (2000) propuso que la obra se escribio en la
segunda mitad del siglo XVI, apoyando los argumentos de Escalera. Idea en la que se
reafirmé en un segundo estudio (Garcia Lopez 2004) que sefialé la relacion de la obra con
la defensa de los indios por fray Bartolomé de las Casas.

Elisa Ruiz Garcia (2005) ha trabajado la vision de la mujer en el texto,
relativamente moderna para su época, puesto que en Omnibona ellas tienen acceso a la
educacion y a la cultura. Asimismo, Alex-Alban Gémez Coutouly (2006) indicé que la
obra se escribio, probablemente, a finales del siglo XVI, aunque no ofrecié datos
concluyentes para sostener esta afirmacion.

Para Ignacio Garcia Pinilla, se concluyd en los afios cuarenta del siglo XVI,
basando su argumentacion en que se alude a un Breviario de estas fechas. Ademas, en
todas las utopias se da

una amalgama de sucesos reales y ficticios, y por ello es méas I6gico considerar
que en la mayor parte de casos las utopicas propuestas [...] proceden de un
ambiente muy cercano a los circulos de poder, donde de hecho tales propuestas
ya se venian debatiendo (Garcia Pinilla 2017, 19).

Que el autor del texto era alguien proximo al poder —en su opinién— es
perceptible cuando demuestra tener un buen conocimiento del maestro y del ayo del
principe al que dirige la obra. El ayo no puede ser otro que Juan de Zufiga y el principe
seria Felipe 1. Sobre quién es el “maestro” al que se refiere, tal vez se trate —afirma el
investigador— de Juan Martinez Siliceo, futuro arzobispo de Toledo a partir de 1546,
quien fue preceptor del principe Felipe hasta 1541, sustituido entonces por Juan Cristobal
Calvete de Estrella. Probablemente, seguin él, se trata de este ultimo porque en el texto las
alusiones a los conversos son positivas, a diferencia de la constante animadversion que
sintio por ellos Siliceo, promotor del conocido Estatuto de limpieza de sangre de la
catedral de Toledo, sometido a votacion en el cabildo catedralicio en julio de 1547.

En el afio 2018, se celebrd un congreso sobre Omnibona en el marco de unas
jornadas sobre “Utopia, disidencia y reforma en la Espafia del siglo XVI”, coordinadas
por Maria José Vega Ramos, cuyos trabajos fueron recogidos ese mismo afio en un
volumen publicado por el Centro de Estudios Politicos y Constitucionales. Dentro de este
encontramos trabajos como el de Jos¢ Ramon Morala Rodriguez (2018, 111-138),
estudioso del “modelo de lengua usado” en la obra; otro de Francisco Javier Laspalas
Pérez (2018, 245-266) sobre el ejemplo educativo y la escuela propuesta en el texto, y
asimismo otro de Maria José Vega Ramos (2018, 267-326) sobre el dialogo y el espacio
imaginario. Se incluyen investigaciones de Alexandra Merle (2018, 327-346) sobre el
gobierno del rey Prudenciano y de Doris Moreno (2018, 195-244) sobre el
funcionamiento de la Inquisicion en el reino de la Verdad, asi como de Rafael M. Pérez
Garcia (2018, 139-144) sobre “la tradicion del reformismo cristiano medieval y la
oposicion politica en la Castilla de Carlos V™.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 108-126



Jesus Fernando Caseda Teresa 110

En 2016, Victor Lillo Castafia propuso un perfil del autor con las siguientes
caracteristicas:

Nuestro escritor, que se define a si mismo como «un sagerdote de poca estima»,
probablemente pertenecia al circulo mas préoximo del «muy esclares¢ido
principe», si es que él mismo no desempefio algin cargo en la formacion del futuro
Felipe 11, pues en el prélogo demuestra estar bien al corriente de la educacion que
recibia su eximio dedicatario. Juzgo, ademas, que depositd no pocas esperanzas
en el joven principe y que al escribir Omnibona —obra que se deja leer como una
suerte de memorial o catdlogo de ordenanzas edulcorado— reclamaba la
necesidad de reformar profundamente el reino de Castilla (Lillo 2016, 125).

Remarca que el creador de la obra conocia bien a Lorenzo Valla, también De
subventione pauperum de Juan Luis Vives o los escritos de Alfonso de Valdés. En su
opinidn, se trata de un reformista que propone en el Reino de la Verdad la educacion
universal, que defiende los trabajos mecénicos, que muestra su simpatia por los conversos
y que manifiesta la necesidad de cambiar el funcionamiento de la Inquisicion,
constituyendo su obra uno “de los rarisimos ejemplos de oposicion al Santo Oficio
durante el siglo XVI” (Lillo 2016, 125).

El trabajo que ahora principio pretende establecer una datacion fiable de la obra
partiendo de lo que en ella se dice. Y, a partir de ahi, buscar su probable origen en un
candidato en quien nadie ha pensado, Pedro de Medina, quien, como veremos, comparte
muchas circunstancias personales coincidentes con el autor de la obra.

2. La fecha de la escritura

Creo que es fundamental dilucidar a quiénes se refiere el autor de la obra cuando
habla del “maestro” y del ayo del principe a quien dirige su obra. En mi opinién, el ayo
aludido es, como ya ha sefialado Ignacio Garcia Pinilla, Juan de Zufiga y Avellaneda,
sefior de las baronias de Martorell, Molins de Rey y Sant Andreu, al frente de la casa del
principe Felipe desde 1535, mayordomo mayor y personaje de gran influencia (Fernandez
Conti s.f.) en la corte, cuyo hijo, Luis de Requeséns, fue paje del principe y habitual
compafiero del mismo. Falleci6 en 1546 y, por tal razon, parece 16gico pensar que, si es
este al que se alude en la obra, se compuso, como muy tarde, durante ese mismo afio.

Me inclino a pensar que quien aparece sefialado como “maestro” o preceptor del
principe no fue Juan Martinez Siliceo, no solo por el hecho de que este se mostré muy
contrario a los judeoconversos —a diferencia de lo que detectamos en la obra— sino
porque, ademas, tan solo coincidié durante dos afios en la casa del principe con Juan de
Zuiigay Avellaneda, de 1539 a 1541, afio este ultimo en que marcho a Cartagena tras ser
nombrado obispo (Flérez s.f.). Habia sido designado para dirigir la formacion del principe
en 1534 y en ello estuvo durante siete afios. Juan Calvete de Estrella, su sucesor en esta
tarea, fue elegido maestro de pajes en 1541, ocupandose de la formacion de los nifios de
la corte, entre otros, del hijo de Juan de Zufiga y Avellaneda, hasta 1556.

Probablemente, lo que méas ha desconcertado a la critica es el nombre del rey
“Prudenciano”, muy similar al sobrenombre que se dio muy tempranamente a Felipe 11
cuando tomo el relevo de su padre, Carlos V: “el rey prudente”, adjetivo que se ha
utilizado en infinidad de ocasiones aludiendo a Felipe II, como, por ejemplo, en los
Dichos y hechos del Sefior Rey Don Phelipe Segundo, el Prudente de Baltasar Porrefio
(1748). Por tanto, cabe una pregunta: ¢La obra se dirige a este principe y, sin embargo,
se cuentan hechos de él mismo, convertido en rey cuando todavia no ha empezado a
reinar? Y no solo esto, ademas, se trata de un rey modélico y ejemplar. ;Modelo de si

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 108-126



Jesus Fernando Caseda Teresa 111

mismo? Vista la obra desde este punto de vista, ademas de un texto utdpico, se trataria de
una composicion profética: el autor aventura el éxito del gobierno de Felipe 1l y un feliz
reinado donde imperaran la justicia, el orden y la inteligencia.

Sabemos, como sefiald6 Henry Kamen (1997), que el principe Felipe no fue un
alumno brillante, con un mal manejo del latin, deficiente caligrafia, desconocedor de
lenguas extranjeras, aunque le gusto rodearse de eruditos y gusté de formar una gran
biblioteca. Durante las largas ausencias de su padre de la corte, fue regente en 1543 y en
1551, ocupandose de los asuntos internos.

Es muy probable que la obra se escribiera durante la primera regencia del principe
Felipe en 1543. Con ocasion de su partida, Carlos V le envid una carta conocida como las
“Instrucciones de Palamos” porque fue escrita en esta localidad catalana en mayo de ese
afio. En ella le daba consejos de forma muy detallada de cbmo gobernar el reino, pues
contaba entonces el principe con tan solo dieciséis afios (Ball 2014). En la larga carta se
indican cuestiones como la necesidad de tener siempre a Dios presente y de rodearse de
buenos consejeros:

Para este efecto, ante todas cosas, habéis menester determinaros en dos cosas; la
unay principal: tener siempre a Dios delante de vuestros 0jos, y ofrecedle todos
los trabajos y cuidados que habéis de pasar, y sacrificards estar muy pronto a
ellos; y lo otro, creed y ser sujeto a todo buen consejo. Con estas dos
proposiciones supliréis la falta de vuestra poca edad y experiencia, y la tendréis
tal con el tiempo, que de aqui a poco seréis bastante y capaz para gobernarlos
bien y cuerdamente (Fernandez Alvarez 1997, 91 del tomo I1).

Le pide que sea “templado y moderado” y no “furioso”, ademas de humilde,
reclamando que huya de consejos de “mozos” y de “viejos”. Y alude a de los Cobos como
el encargado de darle instrucciones mas precisas. Le instruye sobre como “enderezar” el
Consejo Real, pidiéndole que “no innove”; esto es, que se cina a lo ya dispuesto con
anterioridad por el propio Carlos V. Le manda seguir los consejos del cardenal de Toledo,
entonces Fonseca. Y le reclama que continte con lo dispuesto hasta aquel momento en lo
relativo a diversas cuestiones:

Del Consejo de las Indias haréis lo mismo, y mandaréis que las ordenanzas que
postreramente hice sean bien guardadas y ejecutadas. De Ordenes, lo mismo. Del
de la Inquisicion, ya esta dicho. A los alcaldes mandaréis que tengan cuidado de
la justicia y es necesario que les deis siempre todo favor (Fernandez Alvarez 1997,
93 del tomo I1).

Se trata de puntos que ocupan gran importancia en Omnibona y que el rey Carlos
recomienda a su hijo que no se toquen bajo ningin concepto. Tampoco en lo referido a la
Hacienda, cuya reforma en nuestra obra es un asunto fundamental, puesto que es la que
puede permitir los cambios mas importantes en el reino:

En lo de la Hacienda, he mandado hacer una instruccion de lo que hay y de lo que
conviene gastar. Cobos la lleva. Mandaréis que no se toque en ella, y que sea
observada y ejecutada. Y porque esto de la Hacienda es ahora el principal y mas
importante negocio que yo tengo, y de donde se puede recibir gran dafio o
provecho a mis negocios vos los favoreceréis y mandaréis en todas partes, donde
fuere menester, que los favorezcan, y busquen y entiendan en todos los medios,

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 108-126



Jesus Fernando Caseda Teresa 112

por donde ella podra ser aprovechada y mis negocios socorridos (Fernandez
Alvarez 1997, 94 del tomo I1).

Ordena explicitamente a su hijo que se encargue de nombrar corregidores con el
visto bueno del cardenal Fonseca y del presidente del Consejo y le apercibe de que no
firme en ningln caso “promesa de cosa de porvenir ni expectativa, pues ordinariamente
no se sigue buen suceso de anticipar el tiempo en cosas semejantes” (Fernandez Alvarez
1997, 95 del tomo II). Hay un asunto en que si coincide el rey en su instruccion con lo
que sostiene el autor de Omibona, la necesidad de que los prelados residan en sus iglesias:

A los obispos mandaréis residir en sus iglesias el mas tiempo que ser pudiere, y a
los que tienen cargos inexcusables, el que les esta sefialado por la ordenanza que
de ello tengo hecho (Fernandez Alvarez 1997, 97 del tomo I1).

Le manda también que se case cuanto antes y que perfeccione su sabiduria con
el estudio, como se indica en Omnibona:

Como os dije en Madrid no habéis de pensar que el estudio os hara alargar la
nifiez; antes os hara crecer en honra y reputacion tal que, aunque la edad fuese
menos tenian antes por hombre; porque el ser hombre no esta en pensar ni quererlo
ser, ni en ser grande de cuerpo, sino sélo en tener juicio y saber con que se hagan
las obras de hombre, y de hombre sabio, cuerdo, bueno y honrado (Fernandez
Alvarez 1997, 98 del tomo II).

Le pide asimismo que siga los consejos de Juan de Zufiiga—su ayo— Yy menciona,
aungue no por su nombre, a Juan Martinez Siliceo, entonces obispo de Cartagena:

También tenéis al obispo de Cartagena, que es de la virtud y buena intencién que
todos saben, al cual encargaréis que haga lo mismo, principalmente en las cosas
que fueren de su profesién; y asi podréis leer esta carta o instruccion, si asi 0s
pareciere, también delante del Obispo, para que cada uno de ellos, en su calidad y
oficio os acuerden y supliquen todo lo que vieren convenir al buen efecto de ella,
y a mi contentamiento, y a vuestra honra, bien y servicio. Y os dé Dios, hijo, buen
entendimiento, voluntad y fuerzas para emplearos en ellas de arte y hacer tales
obras que El sea servido, y vos merezcais, después de largos dias, su paraiso, el
cual le suplico que os dé con la prosperidad que os desea vuestro buen padre
(Fernandez Alvarez 1997, 103 del tomo II).

Si comparamos, grosso modo, el gobierno del rey “Prudenciano” —futuro Felipe
I1- y los consejos —Ordenes en muchos casos— de Carlos V a su hijo, podemos ver
importantes diferencias, aunque también algunas coincidencias. Entre estas ultimas, la
importancia de encomendarse a Dios, asunto que ocupa varios parrafos en la carta del
emperador. O, también, rodearse de buenos consejeros, escuchar antes de actuar, ser
templado y moderado. Pero la principal diferencia se encuentra en la orden explicita de
que “no innove”; esto es, que se limite a seguir el camino que ¢l ha ido trazando durante
su reinado. Precisamente la innovacion —o la reforma— es el ndcleo principal de un
texto como Omnibona que, si fue escrito para tener algln éxito en la corte y servir de guia
del futuro rey, encontré muchos obstaculos. De ahi quizés la razén de que la obra ni
siquiera llegara a publicarse.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 108-126



Jesus Fernando Caseda Teresa 113

Sin embargo, parece probable que su autor vio la posibilidad de influir sobre un
joven regente, el principe Felipe, cuando el rey estaba lejos de la Peninsula y quizés en
este marco temporal se llevd a cabo la escritura de la obra. Tenemos que, a partir de este
dato cronoldgico, descubrir un perfil mas concreto del autor de la composicion, objeto
del siguiente apartado.

3. Omnibona y su autor

No podemos perder de vista que la obra es un dialogo, pese a que en algunos
momentos parezca una narracion o una descripcion, e incluso un informe sobre el
gobierno del Reino de la Verdad. Y que el manuscrito trae un titulo, Regimiento de
principes, que recuerda al texto de Egidio Romano De regimine principum, obra de
pensamiento aristotélico adaptada al cristianismo por el obispo de Osma, D. Bernabé, que
sobre 1344 escribio una Glosa sobre ella, dividida en tres partes: La primera en que se
muestra cdmo el rey ha de saber gobernarse a si mismo; la segunda sobre como ha de
dirigir su casa y su compaiiia; y la tercera sobre como reinar sus ciudades y tierras
(Beneyto 1947-1948).

El actual titulo (Omnibona) aparece en las ediciones modernas a partir de las de
Ignacio Garcia Pinilla y de Maria José Vega porque el original —Regimiento de
principes— es poco definidor, vago e impreciso, ademas de no singularizar la obra.
Omnibona es el nombre de la capital del Reino de la Verdad, voz que resulta de la unién
de dos latinas, omnis o ‘todo’ y bona o ‘lo bueno’. Omnibona seria por tanto la “ciudad
de todas las cosas buenas”, el lugar ideal por excelencia, donde no hay nada negativo
porgue es un espacio utdpico e idilico.

Contemporéanea de la obra es la Segunda parte del Lazarillo de Tormes (1555)
publicada en Amberes, una continuacién que nos lleva a las profundidades del
Mediterréneo, al reino de los atunes, muy similar, en algunos aspectos, al Reino de la
Verdad de Omnibona y en la que, a diferencia de nuestra obra, se critica directamente la
Espafia de su tiempo comparandola —siempre en inferioridad de condiciones— con otro
ideal espacio —como el de Omnibona—, el reino de los atunes. Sin embargo, el espacio
ideal atunesco solo ocupa la primera parte de la obra y Lazaro atln en la segunda mitad
sera pescado por las redes de las almadrabas propiedad del duque de Medinasidonia,
circunstancia que, como veremos, no es irrelevante.

En la continuacion antuerpiense, hay diversas propuestas reformadoras de
Castilla, como también en Omnibona, una satira de los malos consejeros, como en la obra
objeto de este estudio, y asimismo se refiere su autor a la Universidad de Salamanca
(Céseda 2020). Ambas obras satirizan algunas cuestiones de orden militar de la nacién,
las arbitrariedades de la justicia y de los regidores. En los dos casos aparecen dos reyes
como protagonistas principales: el rey de los atunes, cuyo principal confidente y consejero
es Lazaro de Tormes, autor y narrador; y el rey “Prudenciano”, convertido en un buen
amigo de “Caminante Curioso”, también autor y narrador de su obra. Sin embargo, el
texto lazarillesco es, como el texto de 1554 del que es su continuacion, una carta; mientras
que Omnibona tiene la estructura de un dialogo renacentista, aunque en muchas ocasiones
no lo parezca.

Hay, sin embargo, una coincidencia realmente sorprendente. En el Lazarillo de
1555, aparece la Verdad como un personaje, dentro un extrafio capitulo absolutamente
desconectado del resto de la obra. Me permito reproducirlo por su brevedad:

Capitulo XV. Como andando Lazaro a caza en un bosque, perdido de los
suyos, hallé la Verdad

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 108-126



Jesus Fernando Caseda Teresa 114

Como yo me perdi de los mios, hallé la Verdad, la cual me dijo ser hija de Dios y
haber bajado del cielo a la tierra por vivir y aprovechar en ella a los hombres, y
como casi no habia dejado nada por andar en lo poblado, y visitado todos los
estados grandes y menores; y ya que en casa de los principales habia hallado
asiento, algunos otros la habian revuelto con ellos, y por verse con tan poco favor
se habia retraido a una roca en la mar. Contome cosas maravillosas que habia
pasado con todos géneros de gentes, lo cual, si a Vuestra Merced hubiese de
escribir, seria largo y fuera de lo que toca a mis trabajos. Cuando sea Vuestra
Merced servido, si quisiere, le enviareé la relacion de lo que con ella pasé. Vuelto
a mi rey, le conté lo que con la Verdad habia pasado (An6nimo MDLXXXVII,
66).

En el siguiente capitulo —el XVI—, se cuenta como “despedido Lazaro de la
Verdad, yendo con las atunas a desovar, fue tomado en las redes y volvio a ser hombre”.

Contemporaneo tanto de Omnibona como de la continuacion antuerpiense del
Lazarillo es el Didlogo entre la Verdad y la lisonja de Cristébal de Castillejo, aunque no
publicado hasta 1573 dentro de su coleccion de Dialogos, escritos no en prosa como los
anteriores, sino en verso. Entre estos, encontramos el “Diélogo y discurso de la vida de
Corte”, donde aparece como personaje “Prudencio”, que condena la vida de la corte y
todas sus miserias. ¢Ley0 el autor de Omnibona alguna copia de este dialogo antes de
salir de la imprenta, donde aparece este personaje, similar en su onomastica a la del rey
“Prudenciano™?

Hay un dato muy relevante en nuestra obra, dificil de encontrar en cualquier otra
contemporanea: la peculiar forma de subdividirla en 293 capitulos y 12 libros, pese a que
no se trata de una obra muy voluminosa. Muchos de ellos ocupan apenas un parrafo y en
todos los casos llevan un largo resumen introductorio que, en ocasiones, tiene una
longitud solo un poco menor que el propio texto. Se trata de una caracteristica ciertamente
peculiar que la diferencia de cualquier otra obra contemporanea.

Solo he encontrado un caso similar, el Libro de la verdad, donde se contienen
doscientos didlogos que entre la verdad y el hombre se tractan sobre la conversion del
pecador compuesto por el maestro Pedro de Medina, vezino de la ciudad de Sevilla.
Aparecio en Medina del Campo, publicado en la Imprenta de Francisco del Canto en
1584.

Resulta curiosa la coincidencia, ya no solo por la peculiar forma de dividir la obra,
otra vez con un namero crecido de partes o didlogos, sino porgque también al principio de
ellos se hace una introduccion extensa del contenido de cada uno. Se trata, como en
Omnibona, de una sucesién de dialogos. Pero quizas lo mas relevante sea que, al igual
que en esta ultima, en este libro la Verdad se convierte en el motivo principal de la obra.
Si en Omnibona la accion se desarrolla en el Reino de la Verdad, en la obra del maestro
Pedro de Medina asistimos a los intercambios de pareceres del “Hombre” y de la
“Verdad”. ¢ Se trata de una simple coincidencia, o realmente hay algo mas?

En el texto objeto de este estudio, se llama su autor a si mismo “un sagerdote de
poca estima” (Garcia Pinilla 2017, 294). ;Qué significa tal afirmacion? Que, muy
probablemente, se trata de un clérigo de condicion baja. Sabemos que Pedro de Medina
fue un clérigo que jurd sus votos no por propia voluntad, sino ya de mayor y a instancia
de la esposa del duque de Medinasidonia, dofia Leonor Manrique, que se lo pidio
encarecidamente. Sin embargo, en ningin momento lo vemos ostentar ningun cargo, ni
ejercer en ningun caso de clérigo en ninguna iglesia, convento o lugar religioso (Martin-
Meras). En realidad, durante la primera parte de su vida fue un preceptor de los hijos de
la casa de Medinasidonia en la localidad gaditana y durante otra parte de ella fue un

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 108-126



Jesus Fernando Caseda Teresa 115

cosmografo no titulado en su oficio, falto de experiencia de navegacion maritima, pero
un autodidacta de enormes conocimientos e inteligencia que el gobierno supo valorar
(Cuesta 1999a).

Hay otra circunstancia a tener en consideracion. Si el titulo de nuestra obra es, en
realidad, Regimiento de principes, también con este curioso nombre —no muy habitual
entre las obras contemporaneas en nuestro pais— escribié Pedro de Medina un
Regimiento de Navegacion. (1552). Y llevo a la imprenta asimismo su Nuevo regimiento
del sol y del Norte (Cuesta 2016, 30). ¢Se trata de una simple coincidencia?

En estas obras se llama a si mismo “maestro”, como también el autor de Omnibona
—término que aparece cerca de cien veces en esta Ultima—. La critica considera que, muy
probablemente, buscé su creador un puesto como preceptor o maestro en la corte
castellana. Yo me atreveria a mas: quien la escribi6 tenia experiencia como preceptor o
“maestro”, algo de lo que en los afios cuarenta estaba sobrado Pedro de Medina,
encargado de la educacion de los hijos de la familia Medinasidonia en Andalucia.

El autor de nuestro texto es, con poco margen de duda, un pretendiente a la corte,
alguien que busca hacerse un hueco en ella. Y esto fue lo que intent6 por todos los medios
y a lo largo de su vida Pedro de Medina, perseguido por los cosmografos titulados y por
los navegantes maritimos que lo despreciaron, y pretendiente al favor real (Medina,
1548). Si, como he sefialado con anterioridad, probablemente el principe a quien dirige
su obra es el futuro Felipe 11, el hijo de Carlos V, Pedro de Medina dio a la luz en fechas
muy préximas a la escritura de Omnibona su Libro de grandezas y cosas memorables de
Espafia. Agora nuevo fecho y recopilado por el Maestro Pedro de Medina vezino de
Sevilla (1548), texto dedicado a D. Felipe, todavia entonces principe. Obra que ampliaria
el profesor de la Universidad de Alcala Diego Pérez de Mesa, catedratico de Matematicas
(Pérez de Mesa, 1595).

Como veremos en el siguiente apartado de este estudio, Pedro de Medina fue una
persona muy polifacética, un verdadero maestro, preceptor, hombre religioso —aunque
no siguid la carrera eclesiastica—, muy interesado por la Historia de Espafia y con una
mente especialmente dotada para la Geografia, la Matematica y la Cosmografia. Se trata
sin duda de un humanista del Renacimiento, aunque muy circunscrito al &mbito sevillano
y muy vinculado a la Casa de Contratacion y un tanto disperso en sus conocimientos y en
sus actividades. Este es precisamente el perfil que define al autor de Omnibona. En esta
obra encontramos conocimientos de todo tipo: de leyes, de lo militar, de la politica, del
arte, del funcionamiento de las Universidades, de economia y de impuestos, de 6rdenes
militares, del funcionamiento interno del mundo de la clerecia y de muchos otros asuntos.

4. Pedro de Medina, candidato a autor de Omnibona

No son muchos los datos biograficos conocidos de este hombre polifacético
nacido en 1493 —segun Luisa Martin-Meras (s.f.)— y fallecido en 1567. No consta que
tuviera estudios universitarios, aungue pronto comenzo a servir como maestro en la casa
de Medinasidonia en tierras gaditanas (Toro 1935, 31-35). Solo aparece como clérigo
desde 1538, probablemente ordenado por ruego de la sefiora duquesa, aungque no hizo
luego carrera eclesiastica. A partir de ese afio de 1538, lo situamos en Sevilla, lejos de la
familia de la que habia sido preceptor. Y en esta ciudad andaluza comienza a publicar,
con mas de cuarenta afios de edad, un buen nimero de obras. Ese mismo afio presentd
ante el rey sus trabajos de Cosmografia y su solicitud de un puesto dentro del Consejo de
Indias.

En la ciudad hispalense lo situamos en el circulo cientifico de la Casa de la
Contratacion, donde se centralizaban el comercio y la direccion de la flota de Indias, con
sede en la capital andaluza, organizada en torno al piloto mayor que examinaba a los

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 108-126



Jesus Fernando Caseda Teresa 116

candidatos a dirigir la navegacion con destino a las Indias. Como cosmografo, Pedro de
Medina estaba encargado de ensefiar la Teoria de la Navegacion.
Segun Luisa Martin-Meras (s.f., s.p.):

el deseo de Medina, un recién llegado sin experiencia en navegacion, choco
enseguida con los intereses del piloto Diego Gutiérrez, que tenia el monopolio de
estas ventas, apoyado por el piloto mayor Sebastian Caboto. Este se negd a
facilitarle el Padrén Oficial para que sacara las copias que debia vender a los
pilotos. Medina, que estaba muy apoyado en la corte, consiguié una orden que
obligaba a Sebastian Caboto a darle facilidades para ejercer su trabajo.

Como consecuencia de las diversas disputas y de los inconvenientes que le
plantearon, Medina escribié un dialogo titulado Coloquio de las dos graduaciones que
las cartas de Indias tienen (Medina 2011, 23-30), un didlogo como Omnibona y como su
Libro de la verdad.

Los “regimientos” eran manuscritos copiados por los pilotos que servian para
“regir” o “dirigir’ los barcos. ElI Regimiento de Navegacion de Pedro de Medina, con
multiples “avisos de navegantes” muy practicos, fue todo un éxito en su momento y ello
vino a darle la razén en una pelea de la que salio victorioso frente a otros cosmografos
contendientes, lo que supuso el apoyo por parte de la corte y del Consejo de Indias. ¢Penso
que, tras conseguir su puesto en la Casa de Contratacion sevillana, lograda probablemente
con la ayuda del duque de Medinasidonia y de su familia, podria optar a un cargo de
preceptor en la corte?

Segun Martin-Meras, acudio en diversas ocasiones a esta Ultima:

[...] adonde fue llamado para dar su opinion sobre temas de cosmografia,
relacionados con las demarcaciones con Portugal en 1564. La Ultima noticia
documentada de su actividad profesional es de 1566, cuando fue llamado a
Valladolid para celebrar junta de pilotos y cosmografos y dio informe sobre la
pertenencia de las Molucas a Espafia. Pedro de Medina muri6 en Sevilla en 1567,
a los setenta y cuatro afios de edad. (s.f., s.p.)

Su Arte de navegar fue una de las obras mas importantes publicadas en su tiempo
(Lopez Pifiero 1979) y se tradujo hasta quince veces al francés entre 1554 y 1663, seis al
aleman, asi como al italiano y al inglés.

Su figura y su obra, fuera del estricto marco de su obra cosmogréfica, no ha sido
apenas estudiada. Manuel Criado de Val le dedicé un pequefio trabajo en su Atlas de
camineria hispanica por su relacion con los viajes a Indias, en el capitulo que titula
“Itinerario de Pedro de Medina” (Criado 2011, 72-77 del vol. I). Juan Ferndndez Jiménez
(1976, 113-128) recogio la bibliografia existente sobre el autor a fecha de 1976, que no
era entonces poca, aunque fundamentalmente relacionada con sus trabajos cientificos.

Mariano Cuesta Domingo (1999b) ha estudiado su obra cosmografica. Y
Francisco Sanchez-Blanco (1991, 151-162) ha analizado la relacién de Pedro de Medina
con lo que ¢l llama “la mentalidad local”. Ildefonso Adeva Martin (1988, 165-194) ha
identificado algunos plagios de Medina de obras del profesor de la Universidad de Toledo
y conocido erasmista Alejo Venegas. El resto de los trabajos de investigacion se limitan
a reproducciones facsimilares de sus obras cientificas y, especialmente, a andlisis de sus
descubrimientos geograficos. No hay, sin embargo, un estudio sobre dos obras que nos
interesan especialmente en su relacion con Omnibona, su Libro de grandezas y cosas
memorables de Espafa. Agora nuevo fecho y recopilado por el Maestro Pedro de Medina

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 108-126



Jesus Fernando Caseda Teresa 117

vezino de Sevilla, Sevilla, Dominico de Robertis, 1548, contemporanea de aquella, y el
Libro de la verdad, donde se contienen dozientos dialogos que entre la verdad y el
hombre se contractan sobre la conuersion del pecador, publicado en Sevilla en 1549.

5. Libro de grandezas y cosas memorables de Espafia y el destinatario de Omnibona

Juan Antonio Llorente sefial6 en su dia, como ya he indicado con anterioridad,
que el destinatario de la obra, el principe al que su autor trataba como “Su Alteza”, debia
de ser el futuro Carlos V y la obra se debié de componer en 1515, cuando dofia Juana “era
reyna de Castilla con el tratamiento de alteza, y por su demencia gobernaba el reyno
Fernando [el Catdlico] con el mismo tratamiento” (Llorente 1812-1813, 50 del tomo II).
Sin embargo, este argumento no se sostiene. En el Libro de grandezas y cosas
memorables de Espafia (1548) el destinatario es, otra vez, “Su Alteza”, y, sin embargo,
se trata del principe Felipe, futuro Felipe Il. Dice asi el prologo a esta obra:

Considerando yo que aunqgue la edad de Vuestra Alteza no ha dado lugar a ver las
cosas de su Espafia, y assi mismo a leer los libros y escripturas en que se tratan
los heroicos y muy famosos hechos que en ella han acontecido, asi mismo las
cosas grandes maravillosas que en Espafia ha avido y agora ay, acorde por hazer
servicio a Vuestra Alteza y cumplir con lo que a mi naci6 soy obligado poner mi
trabajo de compilar este libro de Grandezas y cosas memorables en Espafia. Donde
sacaré a la luz sus grandes cosas della que en las tinieblas del olvido estan puestas.
El qual libro a Vuestra Alteza podré servir de manual o memoria de las méas
sefialadas y principales joyas que en esta su Espafia tiene (Medina 1548, I11).

En Omnibona, su autor se dirige en términos muy parecidos a “Vuestra Alteza”,
sefialandose a si mismo como su autor, un “sacerdote de poca estima”, y aludiendo al
“ayo” (probablemente Juan de Zufiiga y Avellaneda) y al “maestro”, el sucesor de Juan
Martinez Siliceo como preceptor en la corte del futuro rey Felipe 11, Calvete de la Estrella:

Las duddas que vuestra Alteza tuviere podrd comunicar con su ayo y con su
maestro, cada uno en su facultad. Aprovechara mi deseo de servir a vuestra Alteza
para que lo que bueno fuere lo agradezca a Dios como merced enviada de su mano,
aunque por medio de un sacerdote de poca estima, y lo que no fuere tan bueno,
para despertalle para otras cosas mayores y mejores; y lo que fuere malo lo porna
a la cuenta de mi poco saber y no a la falta de desear servir a vuestra Alteza, y
toda via aprovechara para escusar semejantes yerros, viendo cuan mal nos parecen
las faltas en los otros. Una sola merced suplico a vuestra Alteza me haga por amor
de Dios, por quien ninguna cosa se debe negar siendo licita, posible y honesta, y
espero en nuestro Sefior que se lo pagara como quien es en el suelo y en el Cielo,
haziendolo por su amor: que con paciencia, longanimidad y constancia lea o oya
toda la obra con atencion, con solo deseo de agradar a Dios. Y esta intencion haze
cualquiera cosa, aunque sea pequefia, de muy gran valor. jY cuanto mas estimada
sera en el acatamiento de Dios, siendo cosa tan grande y tan larga como la merced
que suplico a vuestra Alteza me haga! (Garcia Pinilla 2017, 32).

El Libro de grandezas y cosas memorables de Espafia (1548) esta organizado de
forma muy parecida al Libro de la Verdad y a Omnimoda, en un gran nimero de capitulos,
en este caso, 174 distribuidos en doce partes principales y un “Itinerario” o “Lista” al final
de la obra. Una estructura muy parecida tiene Omnimoda, la cual cuenta, como el Libro
de grandezas, también con doce libros o partes. ¢Se trata de una casualidad?

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 108-126



Jesus Fernando Caseda Teresa 118

La obra se remonta al origen de los tiempos, al Génesis biblico, y llega hasta el
capitulo XXVII en su narracion de la Historia de Espafia, concretamente hasta el
contemporaneo gobierno de Carlos V. A partir del XXVIII, se refiere a la historia de
diferentes ciudades y provincias de Espafa, de Andalucia, de Extremadura, de Catalufia,
etc. y asimismo ofrece diversas noticias de América. La obra cita habitualmente sus
fuentes: las Sagradas Escrituras, Séneca, Tacito, Tito Livio, Lucano, Vitrubio, Marcial,
san Agustin, Juvenal —entre otros muchos— y obras contemporaneas de Elio Antonio
de Nebrija o de Pedro Juan Villuga.

Pablo Sanchez Ferro es quien mejor ha estudiado la obra, objeto de su Tesis
Doctoral. Sefiala como en ella

en la descripcion del devenir humano sobre el territorio se produce una marcacion
de hitos simbdlicos. Como si se tratase de una labor de amojonamiento identitario
se van sefialando y realzando los diversos elementos geograficos y lugares dignos
de memoria. Algunos de estos se cargan de un poder de evocacion simbolica que
los convierte en lugares miticos. El entramado textual se teje a partir de una red
de nodos identitarios que se encuentra diseminados por el conjunto de la geografia
espafiola. En estos nodos se produce una condensacion de significado colectivo.
Es muy significativa esa condensacion simbolica en ciertos espacios y lugares en
los que la mano de Dios es mas perceptible, en los que el destino colectivo
responde a un propodsito providencial mas evidente (Sanchez Ferro 2018, 198).

En realidad, la Historia de Espafia de Medina no deja de ser, en palabras de su
estudioso, un “tiempo mitico”, absolutamente conceptual y guiado por una idea
preconcebida: Espafia como cabeza del mundo en su tiempo.

Concluye Séanchez Ferro con la idea de que en esta obra Medina pasa a considerar
a Espana la perfecta “Civitas Dei”, al punto de convertirla en “escenario no solo de la
accion providencia”, sino también en una forma de “continuidad entre el mundo divino y
el terrenal” (Sanchez Ferro 2018, 317).

Este principio de la “Civitas Dei” es el que subyace, en realidad, en la ciudad de
Omnibona, la capital del Reino de la Verdad. La ciudad ideal se rige, como toda Espafia,
por las normas sagradas de la religion cristiana y tanto una como otra encuentran en
Carlos V —en un caso— Y en “Prudenciano” en el otro a dos reyes que dirigen los destinos
de su tierra en base al ideal agustiniano de la “Ciudad de Dios”.

Sin embargo, san Agustin cre6 una ciudad ideal, un espacio de cristiandad, aunque
subrayd en su obra que no habia en ella ninguna intencidn politica; antes bien, subrayo la
necesidad de separar la Iglesia y el Estado. En definitiva, su Civitas Dei no es de este
mundo. Sin embargo, el objetivo de la cronica de Espafia de Pedro de Medina es otro:
convertir el Imperio en simbolo y en ejemplo de la cristiandad. Sanchez Ferro sefiala, a
este respecto, que en la obra hay momentos singularmente significativos como la
descripcion de Santiago de Compostela, que aparece como un espacio utdpico y mitico,
simbolo de una Iglesia ideal:

Santiago de Compostela se convierte en una especie de Dorado espiritual al que
se llega tras un peregrinaje iniciatico tras una especie de camino de abrojos: “por
muy largos, asperos y malos caminos y por entre malas gentes y compaias”. La
“Santa Iglesia” es un nucleo de utopia cristiana (Sdnchez Ferro 2018, 231).

En Omnibona, la ciudad ideal, el modelo cristiano y providencial se ha convertido
en algo real. Es evidente que nos encontramos en un ambito utdpico, en el reino de Tomas

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 108-126



Jesus Fernando Caseda Teresa 119

Moro; pero, sin embargo, este es el objeto de una obra que aspira a convertirse en guia
politica del futuro rey de Espafia, el entonces principe Felipe. La Historia de Espafia de
Medina mira hacia el pasado; pero no deja de ser una interpretacion desde el presente. Y
también parece claro que Omnibona es un proyecto para el futuro de una nueva Espafia
ideal y perfecta.

Quizas la mayor diferencia, como veremos, de las obras de Pedro de Medina con
respecto a Omnibona es que esta Gltima puede calificarse de reformista, aungque en ningun
caso de critica o satira de la realidad de su tiempo. Pedro de Medina no atac6 en ningln
momento al poder establecido y no puede tacharsele, en lo que conocemos de él, ni de
erasmista ni de reformista. Sin embargo, Omnibona si parece una obra que, como indican
mayoritariamente sus estudiosos, es critica en algunas cuestiones. En realidad, tampoco
esto ultimo estéa tan claro. Omnibona atna en dificil equilibrio la critica en muchos de sus
planteamientos —Ildgicos en muchos de sus aspectos— con la defensa a ultranza del
cristianismo. Y, si bien es cierto que se deslizan algunos reproches a la organizacion
eclesial y a la sociedad de su tiempo, no lo es menos que se trata de algo que era habitual
en su momento historico. Lo mas interesante de las obras de Pedro de Medina y también
de Omnibona es que en ellas se amalgaman lo l6gico y razonable —punto de vista de un
cientifico como Medina— con una profunda defensa del cristianismo. Por otro lado, y a
diferencia de lo que ocurre en muchos erasmistas, en su obra no hay nunca una vision
negativa o satirica de la realidad contemporanea sino optimista, idilica en ocasiones,
como en su obra sobre la Historia de Espafia o en el Libro de la Verdad al que dedico el
siguiente capitulo de este estudio.

6. Libro de la verdad, donde se contienen dozientos dialogos que entre la verdad vy el
hombre se contractan sobre la conversion del pecador y su relacién con Omnibona

Se trata de un texto publicado en 1555 en Valladolid que en pocos afios alcanz6
hasta doce ediciones. Tiene la forma, como en el caso de Omnibona, de didlogo entre dos
individuos. Uno de ellos es el “Hombre”, de linaje noble, rico, sabio y lleno de cualidades
de todo tipo, aunque olvidado de Dios y volcado en los placeres de la naturaleza: el
deleite, el placer, “el regalo y el contento”. A lo largo de doscientos didlogos con la
“Verdad”, esta trata de demostrarle que lo que €l llama “paraiso” —el estado en que se
encuentra— es un error y todo lo que €l considera un éxito es un absoluto fracaso porque
no tiene su vida otros fines que el placer y los bienes materiales. A lo largo de la obra,
Pedro de Medina va mostrando, a través de la bella dama llamada “Verdad”, el error en
que se halla su vida.

La obra se divide en tres partes. En la primera, Verdad trata de ensefiar al Hombre
que aquello que considera un valor absoluto —el éxito y los bienes terrenales— no es sino
pecado y error. Sus riquezas, sus casas, sus hijos, sus exitos economicos, su prestigio
logrado al cabo de los afios y su reputacidn entre sus contemporaneos son tan solo humo
y polvo.

En la segunda parte, la Verdad le ensefia al Hombre que nada tiene sentido sin
Dios: Jesucristo es el norte y la guia para la vida de los hombres y sin él todo esta vacio.
A lo largo de un buen nimero de dialogos, la Verdad le va mostrando al Hombre quién
es Jesucristo, su verdad revelada, la salvacion, el pecado, la confesion, las virtudes, los
vicios y la fe, la caridad, los mandamientos, la oracién o la limosna.

La tercera parte de la obra se centra en la muerte y en la vida como vanidad de
vanidades. Se refiere entonces a la salvacion, a las formas de evitar el infierno y a las
penas del Juicio Final.

A lo largo del texto, encontramos multiples alusiones al Antiguo Testamento,
desde el Génesis hasta el Apocalipsis, a Jesucristo y al Nuevo Testamento, diversas

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 108-126



Jesus Fernando Caseda Teresa 120

referencias a los Padres de la Iglesia, y a autores clasicos como Aristoteles, Macrobio,
Cicerdn, Plinio, T4cito, Séneca y otros muchos.

Pero el auténtico protagonista de todo el Libro de la Verdad es Jesucristo como
Verdad y como Vida. En ello coincide con Omnibona cuando en esta se dice lo siguiente:

El apellido de la gente de guerra es «Jesus de la Verdad», y esto con mucha razén,
porque en oyendo el nombre de Jesus todas las criaturas se humillan, las del Cielo
y de la tierra'y del Infierno. Y, como cuando nombran el apellido del rey o de otro
caballero todos los de aquella valia salen a favorecer, ;,como, en oyendo nombrar
«Jesus de la Verdad», no nos vernan a favorecer los angeles y se humillaran los
demonios y no osaran ni podran contra nosotros hazer cosa mala y alcangaremos
vitoria contra nuestros enemigos, si es justa nuestra demanda o nuestra defensa?
Porque Dios favorece a la verdad, pues es lamisma verdad. Y asi lo dize Jesucristo
nuestro Sefior, «yo soy camino, verdad y vida» (Garcia Pinilla 2017, 205).

En el Libro de la Verdad de Pedro de Medina, Jesucristo es también la Verdad y
la Vida. Toda su segunda parte intenta explicar este principio que se halla, asimismo, en
Omnibona. En varios dialogos del Libro de la verdad se explican los diferentes nombres
de Jesus —como fray Luis de Leon en De los nombres de Cristo—, sus cualidades y su
mensaje de esperanzay de salvacién, ejemplo del poder de Dios y de vida en su naturaleza
mixta, entre divina y humana.

En Omnibona, Jesucristo es también el principal protagonista. Su nombre aparece
citado cerca de cien veces a lo largo de la obra y se explican muchas de sus ensefianzas
recogidas en los Evangelios. De las muchas veces en que su autor se refiere a él, quiero
sefialar una especialmente, cuando se dice lo siguiente:

Asi lo tiene prometido Jesucristo nuestro Sefior en su sagrado Evangelio, que si
guardamos sus santos mandamientos y si procuramos primero su gloria y servicio
y la salvacién de las animas, que, deméas de darnos el Cielo y su gloria para
siempre, nos dara en esta vida todas las cosas necessarias para sustentarnos cada
uno en su estado concertadamente. Gran ceguedad es de los hombres que,
teniendo tan grandes promesas de Dios y tan ciertas, no gozemos d’ellas (Garcia
Pinilla 2017, 152).

Esta es, en pocas palabras, la ensefianza del Libro de la Verdad de Pedro de
Medina. Nadie mejor que el autor de Omnibona recoge en tan escasas lineas el contenido
de los doscientos didlogos entre la Verdad y el Hombre escritos en la obra del escritor
andaluz.

El rey Prudenciano, modelo de buen cristiano, asume las ensefianzas de Jesucristo
y es un gran gobernante porgue tiene como mejor modelo al hijo de Dios. Dice al respecto
lo siguiente:

Y por esto, mucho bien resulta en el reino si el rey se precia de ser buen cristiano
y lo manifiesta en sus obras, imitando a Jesucristo nuestro Sefior, que primero
obré lo que después predicd. Y esto es ser cristiano de veras, porque, si no lo
obrare, poco nos aprovecha el platicar (Garcia Pinilla 2017, 157).

Al igual que lo que Pedro de Medina afirma en el Libro de la Verdad en su tercera
y ultima parte con respecto al Juicio Final, el autor de Omnibona considera que

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 108-126



Jesus Fernando Caseda Teresa 121

pues las obras de misericordia corporales son para socorrer las necessidades del
cuerpo, y las espirituales para redemir las faltas del &nima y para que se salven y
gozen de Dios para siempre las &nimas de nuestros proximos. Y d’estas obras de
misericordia dize Jesucristo que seremos juzgados el dia del juizio, para dar gloria
eterna a los que las guardaron y condenar a tormentos para siempre a los que no
las cumplieron (Garcia Pinilla 2017, 159).

Es dificil encontrar dos obras contemporaneas como el Libro de la Verdad de
Pedro de Medina y Omnibona donde se reflejen con tal coincidencia el mensaje de
Jesucristo, la idea de la vanitas vanitatum o la propuesta de un gobierno ideal basado en
el magisterio de Jesus. ElI compositor de Omnibona cree que el reino ideal tiene que ser
dirigido por alguien que se convierta en una especie de Mesias en la Tierra. Y las
ensefianzas del hijo de Dios son, como en el Libro de la Verdad, el modelo a seguir por
cualquier gobernante.

¢ Qué dice a este respecto el Libro de la Verdad? Que Dios es omnipotente y que
su voluntad rige el destino de los hombres. Que, cuanto mas se aparta de él, mayores son
sus desgracias y que no puede haber buen gobierno que no se base en las ensefianzas de
Jesucristo.

En mi opinidn, el autor de Omnibona es el escritor andaluz Pedro de Medina,
maestro en sus primeros afios, cosmadgrafo, mateméatico, hombre de muchos saberes y
diversos conocimientos, estudioso de la historia de Espafia, muy bien relacionado con la
corte gracias a sus afios al servicio del dugue de Medinasidonia y clérigo “de poca nota”
o “sacerdote de poca estima”, quien en Omnibona sefiala que es necesario que los
sacerdotes tengan una buena preparacion, un buen sueldo o beneficios y que no se les
regalen ciertas ventajas a quienes no las merezcan:

Y d’esta manera no se darian las calongias y dignidades y beneficios a los nifios

ni a los que no saben leer ni menos rezar, sino a los sacerdotes honestos y de buena

vida y letrados, que hagan el oficio para que son elegidos (Garcia Pinilla 2017,

74).

Si Omnibona es una obra de caracter claramente reformista, lo es en un estado
ideal y utdpico. No hay estridencias, ni satira, ni critica de tono elevado. Pedro de Medina
se propuso al escribir su obra mostrar un estado ideal, en buena medida l6gico y razonable
conforme a su espiritu cientifico, un reino de la Verdad regido por la justicia, la
inteligencia y las ensefianzas de Jesucristo. Sin embargo, no hallamos en su obra la critica
habitual de los erasmistas. Que hay coincidencias con ellos en algunos aspectos recogidos
en su reino ideal, es evidente. Pero eso no significa que hayamos de situarlo en la érbita
de estos, siempre combativos y opuestos, sistematicamente, a la Iglesia, a la institucién
inquisitorial o al papa. Por el contrario, la postura de Pedro de Medina es muy simple:
Este es un modelo l6gico y coherente con las ensefianzas de Jesds y es un mundo —
ciertamente utépico— propuesto en sus obras, tanto en el Libro de la Verdad como en
Omnibona o Regimiento de principes.

Conclusiones

El Regimiento de principes —denominado Omnibona en los estudios actuales— es
el primer texto conocido dentro del subgénero de las utopias en lengua castellana, lugar
que ocupd durante mucho tiempo, hasta su “redescubrimiento”, la Descripcion de la
Sinapia, obra de finales del XVII o quizés de primeros del siglo XVIII.

Hago referencia en el estudio a la bibliografia actualmente existente sobre la obra,
desde los trabajos del riojano Juan Antonio Llorente, que creyo que fue escrita en Aragon

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 108-126



Jesus Fernando Caseda Teresa 122

a primeros del siglo XVI y fue dirigida a “Su Alteza” Carlos V, hasta estudios mas
recientes que sitlan su elaboracion a finales del XVI durante el reinado de Felipe Il y
dirigida por tanto a su hijo Felipe I11. Propongo, sin embargo, que su destinatario fue el
todavia principe Felipe, futuro Felipe Il, y que esta se escribio en los afios cuarenta,
probablemente durante su primera regencia en 1543. Las referencias a su ayo — Juan de
Zufiga— y a su maestro —muy probablemente el sucesor de Juan Martinez Siliceo,
Calvete de Estrella— me inclinan a ello. Vinculo el contenido de los consejos de
Omnimoda, modelo del buen gobierno, con las “Instrucciones de Palamos” que dirigio el
emperador a su hijo Felipe Il y encuentro interesantes coincidencias, aunque una
diferencia fundamental cuando le dice que “no innove” y que se limite a seguir lo que él
hasta entonces ha hecho en su gobierno.

Pongo en relacion a la obra con un texto més tardio que contiene importantes
elementos de la utopia renacentista, la también anénima Segunda parte del Lazarillo de
Tormes (1555), publicada en Amberes. Los primeros capitulos del texto antuerpiense nos
sitian en un ideal reino atunesco en el fondo del Mediterraneo, desde donde L&zaro
satiriza a los malos consejeros castellanos, los malos usos militares, el mal gobierno, las
arbitrariedades de la justicia de Espafia o a sus regidores, ademas de los vicios
universitarios. En esta obra hay un capitulo —el XVV— en que la Verdad, convertida en un
personaje, se aparece a Lazaro. Establezco asimismo la posible influencia sobre
Omnibona de una obra de Cristobal de Castillejo no publicada hasta 1573 pero escrita
antes de 1550, fecha de su fallecimiento, el Dialogo entre la verdad y la lisonja en la que
aparece un personaje llamado “Prudencio”, de nombre muy similar al de rey Prudenciano
de Omnibona.

Sin embargo, la obra con la que méas puntos de contacto tiene esta Ultima es sin
ninguna duda con el contemporaneo Libro de la Verdad de Pedro de Medina. Al margen
de las similitudes en la tematica y del protagonismo de la Verdad en ambas, Omnibona
tiene 293 capitulos y 12 libros con introducciones muy largas en cada uno de ellos y la
obra de Medina cuenta con 200 didlogos entre “Hombre” y “Verdad”. También
Omnibona es, como aquella, un didlogo.

Si en esta Ultima se dice que es obra de un “sacerdote de poca estima”, este dato
coincide con el hecho de que Pedro de Medina se ordend sacerdote con mas de cuarenta
afios por requerimiento de la esposa del duque de Medinasidonia, Leonor Manrique, y no
contd con beneficios. En cualquier caso, su dedicacion a otras actividades le impidié hacer
carrera eclesidstica. Ademas, Medina escribi6 otras obras con el titulo de Regimiento
como Omnibona (titulada originariamente Regimiento de principes), como su Regimiento
de navegacion y su Nuevo regimiento del sol. También, como en Omnibona —donde
aparece mas de cien veces—, el autor del Libro de la Verdad —Pedro de Medina— se
autodenomina repetidamente “maestro”, pues fue preceptor hasta 1538 en la casa de
Medinasidonia. Por otra parte, Omnibona es obra de alguien que conoce bien la Historia,
la Geografia, la Politica, la Ciencia y muchas otras areas del conocimiento humano. Y,
como este, Pedro de Medina fue un hombre de muchos saberes, autor de obras de Historia,
de Geografia, experto matematico, cosmagrafo, literato y, en definitiva, un humanista del
Renacimiento, ademas de pretendiente en la corte, lo que se percibe también en
Omnibona, obra escrita por quien, dirigiéndose al joven principe Felipe, buscaba un
puesto cerca del hijo del emperador.

Trazo en otro apartado la biografia y la bibliografia sobre Pedro de Medina (1493-
1567), quien no parece que estudiara en ninguna universidad, radicado siempre en
Andalucia, primero en tierras gaditanas al servicio del duque de Medinasidonia, clérigo
en esta Ultima etapa, y a partir de 1538 situado en Sevilla como cosmdgrafo préximo a la
Casa de Contratacion y al Consejo de Indias, en permanente lucha con otros cosmagrafos

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 108-126



Jesus Fernando Caseda Teresa 123

que, a diferencia de é€l, si habian sido navegantes. Pese a ello, sus obras en la materia,
especialmente su Arte de navegar, alcanzaron gran difusion y multiples reimpresiones en
Espafia, Italia, Francia, Alemania o Inglaterra.

Su Libro de grandezas (1548) traza la historia de Espafia y est& dirigida, como
Omnimoda, a “Su Alteza” el principe Felipe, futuro Felipe II. Cuenta, como esta Gltima,
con un crecido nimero de capitulos —174— y como ella tiene también 12 partes. Pedro
de Medina nos sitla ante Espafia como una Civitas Dei agustiniana, un espacio ideal,
cabeza del cristianismo con lugares miticos como Santiago de Compostela. Este ideal
cristiano y exaltacion del reino como ejemplo maximo de la utopia coincide con los
presupuestos ideoldgicos de Omnimoda.

El Libro de la Verdad se publicé en 1555 y se escribid, probablemente, mas tarde
que Omnimoda. Fue una obra que tuvo gran éxito y alcanz6 hasta doce reediciones. A lo
largo de doscientos didlogos entre el “Hombre” y la “Verdad”, esta ultima ensefia a un
hombre rico, sabio, respetado y feliz por sus éxitos materiales la importancia de
Jesucristo, definido como “la Verdad y la Vida”. Y ello coincide con las ensefianzas de
Omnimoda, donde no hay rastro —como tampoco en el Libro de la Verdad de Medina—
de erasmismo ni de reformismo critico o satirico, sino una propuesta ideal y utépica para
el reino cristiano de Espana.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 108-126



Jesus Fernando Caseda Teresa 124

Obras citadas

Adeva Martin, Ildefonso. “El maestro Alejo Venegas de Busto plagiado por Pedro de
Medina.” Cuadernos para investigacion de la literatura hispanica 9 (1988): 165-
194,

Anonimo. La vida de Lazarillo de Tormes. Y de sus fortunas adversidades. [Primera 'y
segunda partes]. Milan: Antofio de Antoni, MDLXXXVII.

Avilés, M. “Utopias espafolas en la Edad Moderna.” Chronica Nova 13 (1982): 27-52.

---. “Cambio y utopia en la Espaiia barroca.” En Peléez del Rosal, M. (coord.). El barroco
en Andalucia. Cordoba: Universidad, 1984. 125-136.

Ball, Rachel y Parker, Geoffrey. Como ser rey. Instrucciones del emperador Carlos V a
su hijo Felipe. Mayo de 1543. Madrid: Centro de Estudios Europa Hispénica,
2014.

Beneyto Pérez, Juan (ed.). Glosa castellana al “Regimiento de Principes” de Egidio
Romano. Madrid: Instituto de Estudios Politicos, 1947-1948.

Céseda Teresa, Jesus Fernando. “El Lazarillo de Tormes, obra familiar e
intergeneracional: La autoria de la segunda parte de 1555.” Lemir 24 (2020): 9-
34.

Criado de Val, M. “Itinerario de Pedro de Medina.” En Criado de Val, M. (coord.). Atlas
de camineria hispanica. Madrid: Asociacion Espafiola de la Carretera, 2011. I,
72-77.

Cuesta Domingo, Maria del Pilar. Estudio critico de Pedro de Medina. Madrid:
Fundacion Ignacio Larramendi, 2016.

---. “Pedro de Medina y su obra.” Revista de historia naval 67 (1999): 7-36.

---. Descubrimientos y cartografia en la época de Felipe 1l. Valladolid: Seminario
Iberoamericano de Descubrimientos y Cartografia, 1999.

Fernandez Alvarez, Manuel. Corpus documental de Carlos V. Salamanca: Universidad
de Salamanca, 1997.

Fernandez Conti, Santiago. “Juan de Zudiga y Avellaneda.” En Real Academia de la
Historia. Diccionario Biogréfico electrdnico. En red, http://dbe.rah.es/.

Fernandez Jiménez, Juan. “La obra de Pedro de Medina (ensayo bibliografico).” Archivo
Hispalense 180 (1976): 113-128.

Florez Miguel, Cirilo. “Juan Martinez Guijarro.” En Real Academia de la Historia.
Diccionario Biogréfico electronico. En red: http://dbe.rah.es/.

Garcia Lopez, D. “Arquitectura, urbanismo e infraestructuras viarias interurbanas de un
rey prudente. Sobre una utopia madrilefia.” Revista de Arte, Geografia e Historia
3 (2000): 287-322.

---. “La defensa de los indios y la critica de la Conquista en Regimiento de Principes: una
utopia esparfiola del siglo XV1.” Revista Espafiola de Antropologia Americana 34
(2004): 111-124.

Garcia Pinilla, Ignacio (ed.). Omnibona. Utopia del siglo XVI (Ms. 9/2218 de la RAH).
Salamanca: Seminario de Estudios Medievales, 2017.

Goémez Coutouly, Alban A. “Spanish Literary Utopias: Omnibona and The Desired
Government.” En Reis, José Eduardo (coord.). Nowhere somewhere. Writing,
space and the construction of Utopia. Oporto: Universidade do Porto, 2006. 71-
85.

Kamen, Henry. Felipe de Espafia. Madrid: Editorial Siglo XXI, 1997.

Laspalas, Javier. “Omnibona y las escuelas espafiolas a mediados del siglo XVI.” En
Vega Ramos, Maria José (coord.). Omnibona. Utopia, disidencia y reforma en la

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 108-126


http://dbe.rah.es/

Jesus Fernando Caseda Teresa 125

Espafa del siglo XVI. Madrid: Centro de Estudios Politicos y Constitucionales.
Ministerio de la Presidencia, 2018. 245-266.

Lillo Castafa, Victor. “Un reformista en la corte de los Austrias: sobre el autor de
Omnibona, una utopia castellana andnima del siglo XV1.” Studia Aurea 10 (2016):
105-129.

Llorente, Juan Antonio. Anales de la Inquisicion de Espafia. Madrid: Imprenta de Ibarra,
1812-1813.

---. Histoire critique de [’Inquisition d’Espagne. Paris: Treuttel et Wurtz, Delaunay,
Mongie, 1817.

Lopez Pifiero, José Maria. El arte de navegar en la Espafia del Renacimiento. Barcelona:
Editorial Labor, 1979.

Martin-Meras Vérdejo, Luisa. “Pedro de Medina.” En Real Academia de la Historia.
Diccionario Biogréfico electronico. En red: http://dbe.rah.es/.

Martinez de la Escalera, J. “Utopia y reforma de la Inquisicion.” En La Inquisicion
espariola. Nueva vision, nuevos horizontes. Madrid: Siglo XXI, 1980. 219-229.

Medina, Pedro de. Libro de grandezas y cosas memorables de Espafia / agora de nuevo
fecho y compilado por el maestro Pedro de Medina. [Sevilla]: Dominico
d’Robertis, 1548.

---. Regimiento de Navegacion: en que se co[n]tienen las reglas, declaraciones y avisos
del libro del arte de navegar / fecho por el maestro Pedro de Medina, vezino de
Sevilla. Sevilla: Jua[n] Canalla, 1552.

---. Libro de la verdad: donde se contiene[n] dozientos Dialogos, que entre la Verdad y
el hombre se tractan sobre la conversion del peccador ... / por el maestro ... Pedro
de Medina, vezino de la ciudad de Seuilla. Valladolid: Francisco Fernandez de
Cordoba, 1555.

---. “Coloquio de las dos graduaciones diferentes que las cartas de Indias tienen.” En
Sanchez Martinez, A. Vasallos del Océano: la cartografia atlantica espafiola en
el siglo XVI en torno al Coloquio sobre las cartas de Indias con dos graduaciones.
Madrid: Real Academia de la Historia, 2011. 23-30.

Merle, Alexandra. “El buen gobierno de Prudenciano entre consejo y secreto.” En Vega
Ramos, Maria José (coord.). Omnibona. Utopia, disidencia y reforma en la
Espafa del siglo XVI. Madrid: Centro de Estudios Politicos y Constitucionales.
Ministerio de la Presidencia, 2018. 327-346.

Morala Rodriguez, José Ramén. “El modelo de lengua usado en Omnibona.” En Vega
Ramos, Maria José (coord.). Omnibona. Utopia, disidencia y reforma en la
Espafa del siglo XVI. Madrid: Centro de Estudios Politicos y Constitucionales.
Ministerio de la Presidencia, 2018. 111-138.

Moreno, Doris. “La Inquisicion en el Reino de la Verdad.” En Vega Ramos, Maria José
(coord.). Omnibona. Utopia, disidencia y reforma en la Espafia del siglo XVI.
Madrid: Centro de Estudios Politicos y Constitucionales. Ministerio de la
Presidencia, 2018. 327-346.

Pérez, Joseph. “La escuela, una utopia del siglo XVI.” En Iglesias Cano, Maria del
Carmen (coord.). Homenaje a José Antonio Maravall. Madrid: Centro de
Investigaciones Socioldgicas, 1985. I, 191-195.

Pérez de Mesa, Diego. Primera y segunda parte de las Grandezas y cosas notables de
Espafia compuesta primeramente por Pedro de Medina. Y agora nuevamente
corregida y muy ampliada por Diego Pérez de Messa. Alcala de Henares: Casa
de Juan Gracian a costa de Juan de Torres, 1595.

Porrefio, Baltasar. Dichos y hechos del Sefior Rey Don Phelipe Segundo, el Prudente.
Madrid: Imprenta del Convento de la Merced, 1748.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 108-126


http://dbe.rah.es/

Jesus Fernando Caseda Teresa 126

Ruiz Garcia, Elisa. “El universo femenino y las letras (siglos XV-XVII).” En Gonzalez
de la Pefia, Maria del Val (coord.): Mujer y cultura escrita. Del mito al siglo XXI.
Gijon: Ediciones Trea, 2005. 97-116.

Sanchez-Blanco, Francisco. “Pedro de Medina en la historia de la mentalidad local.” En
Pifiero Ramirez, Pedro Manuel. Sevilla en el imperio de Carlos V: encrucijada
entre dos mundos y dos épocas: Actas del simposio internacional celebrado en la
Facultad de Filosofia y Letras de la Universidad de Colonia: (23-25 de junio de
1988. Colonia: Universidad de Colonia, 1991. 151-162.

Sanchez Ferro, Pablo. El Tiempo Mitico y la esencia de la nacion en Pedro de Medina.
Tesis Doctoral. Madrid, Departamento de Historia Moderna de la Universidad
Autonoma de Madrid, 2015. En red:
https://repositorio.uam.es/bitstream/handle/10486/672301/sanchez_ferro_pablo.
pdf?sequence=4&isAllowed=y. Consultado el 16/09/2023.

Santos Puerto, José. “La Sinapia: luces para buscar la utopia de la lHustracién.”, Bulletin
hispanique 103.2 (2001): 481-510.

Toro Buiza, Luis. “Notas biograficas de Pedro de Medina.” Revista de Estudios
Hispanicos 7 (1935): 31-35.

Vega Ramos, Maria José. “El orden de la ficcion. Dialogo y espacio imaginario en
Omnibona.” En Vega Ramos, Maria José (coord.). Omnibona. Utopia, disidencia
y reforma en la Espafia del siglo XVI. Madrid: Centro de Estudios Politicos y
Constitucionales. Ministerio de la Presidencia, 2018. 267-326.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 108-126


https://repositorio.uam.es/bitstream/handle/10486/672301/sanchez_ferro_pablo.pdf?sequence=4&isAllowed=y
https://repositorio.uam.es/bitstream/handle/10486/672301/sanchez_ferro_pablo.pdf?sequence=4&isAllowed=y

