Miguel Borja Morales 216

El Infante Arnaldos: héroe carolingio, caballero mistico y rey de Aragon.
Interpretaciones artarica y politica para un misterio

Miguel Borja Morales

(1)

Ninguna obra de arte nace, ninguna existe, en un vacio. Todas se componen y
se reciben dentro de un contexto determinado
(Alan Deyermond cit. en Dumanoir,75)

jQuién hubiera tal ventura sobre las aguas del mar
como hubo el infante Arnaldos la mafiana de San Juan!
Andando a buscar la caza para su falcon cebar,
vio venir una galera  que a tierra quiere llegar;
las velas trae de sedas, la ejarcia de oro torzal,
ancoras tiene de plata, tablas de fino coral.
Marinero que la guia, diciendo viene un cantar,
que la mar ponia en calma, los vientos hace amainar;
los peces que andan al hondo,  arriba los hace andar;
las aves que van volando, al mastil vienen posar.
Alli hablé el infante Arnaldos,  bien oiréis lo que dira:
—FPor tu vida, el marinero, digasme ora ese cantar.
Respondiole el marinero, tal respuesta le fue a dar:
—Yo no digo mi cancién  sino a quien conmigo va.
(Menéndez Pidal 1969, 203)

A mi modo de ver, las hipétesis interpretativas (anagnorisis, immrama vy
“magicismo erdtico” [Caravaca 202]) para el romance del Infante Arnaldos de final
abrupto, dejan sin responder muchas preguntas: ¢quién es el protagonista y cual es su
fama o tradicion literaria?,¢,de qué versiones deriva el episodio?; ¢por qué no se continlia
la accion?;¢qué pablico seria capaz de entender y solicitar esta version truncada?; ¢;qué
cancion es la del marinero y cual es su sentido?....

Desvelar sus significados pasa, en un primer instante, por conocer su tronco u
origen literario. De ahi, identificar la rama o familia de la que deriva esta version concreta
y en Ultimo lugar, apreciar su estimulo poético, es decir, el motivo por el que el poeta “ha
puesto alli algo personal que individualiza a esa version respecto de todas las otras.”(Caso
Gonzalez, 130). Sin contextualizacion y pasando por alto la averiguacion del estimulo
poético, podria aceptarse cualquier sentido a esta version del romance.

Para ajustarnos a un significado congruente y verosimil con la época literaria'y los
temas que la distinguen, considero importante atender al plan establecido por Caso
Gonzélez:

Al estudiar el romance [del Infante Arnaldos] podemos hacer la historia del
proceso creador que lleva a esa version y podemos, también, analizar los valores
literarios y la significacion estética de la misma version independientemente de
todas las otras.” (Caso Gonzalez, 130)

Para ello, en primer lugar, me inclino por identificar al protagonista del romance
del que esquejan los sucesivos Arnaldos en cuya tradicion, a diferencia de nosotros,
andarian peritos los auditorios hasta llegar al héroe del romance épico-lirico.

Y es que el personaje vendria prestado de antiguo por muchas razones, entre los
gue se encuentran: a) el romance se permite omitir la genealogia y el prestigio de
Arnaldos. b) se atreve con un final abrupto de la narracion a las puertas del motivo lirico.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 216-246



Miguel Borja Morales 217

Estas caracteristicas, vistas de manera descontextualizada, harian fracasar el
romance si no se tratara de un hijuelo de recitadisimas composiciones poéticas
“maiorum. ” Es decir, no se explicaria la supervivencia de esta version si no es a través
de una tradicién poética donde entroncar al personaje, suficientemente conocida y
atractiva entre la audiencia.

La situacion de Aquiles es particularmente compleja, si tenemos en cuenta algunos
datos en los que de momento el poeta no insiste, [...] pero que eran conocidos sin
duda por su publico porque formaban parte de la imagen ya consagrada del héroe.”
(Hoz Bravo, 112)

Ello bastara para entender el uso poético de Arnaldos hasta el siglo XVI, pero no
necesariamente el sentido y significado de las versiones truncas que conservamos.

1.- Genealogia literaria e historica
1.1 Todos los nombres del Infante Arnaldos
1.1.1. De Arnaldus a Arnaldos pasando por Hernaud

Las gestas carolingias nutren de héroes buena parte del romancero
viejo.(Menéndez Pidal 1953, 188 y capitulo VIII; Mussons Freixas 1989). Muchos de
estos personajes han pasado al romancero con la misma terminacion en -s que aparece en
el nombre de nuestro Infante. Ello delata su procedencia francesa dentro de una némina
de pares carolingios como Oliveros, Reinaldos, Baldovinos, Gaiferos, etc.. por cuanto
“son antroponimos traducidos y adaptados de la tradicidn épica francesa [...] " (Mussons
Freixas 1989), en quienes encontramos a los Oliver, Renaut de Montauban y el Baudoin
de las “chansons de geste” (Mussons Freixas 1989).

Este Arnaldos llega al romancero viejo porque es un “héroe famoso desde el siglo
XI1” (Menéndez Pidal 1899, 472) en Francia, Italia y Espafa.

Su rastro literario conservado se inicia en el Pseudo-Turpin (siglo X1I) como el
Arnaldus de Bellanda que lucha en Pamplona y muere en Roncesvalles a las 6rdenes de
Carlomagno. Bertrand de Born, el turbulento trovador aquitano del siglo X11'y el anénimo
poeta nacionalista de Arlanza en el siglo XIII le invocan con fiera propaganda como
Arnaut (d), marqués de Bellanda, y Arnaldo, respectivamente.

En la variante del Roland rimé (1150-1160) se le llama Hernault de Bellande y se
le emparenta con la ilustre familia de Girart de Viane. En el siglo XIII, el poeta Bertrand
de Bar sur Aube hace un recordatorio del personaje siguiendo textos anteriores (franch
marquis, sefior de Biaulande), en su gesta del Girart de Viane.

De principios del siglo X1V es la version franco-italiana Venice IV de La Chanson
de Roland donde aparece como el conde Arnaldo de Bellanda y como tal Arnaldo sigue
en las posteriores rimas italianas de La Spagne y La Storia Nerbonesi de Andrea
Barberino.

Sera de la primera mitad del siglo XIV el texto con las aventuras completas de
Hernaud de Beaulande (Horrent, 34). En la Geste de Garin Monglane, inserta en el Ciclo
de Guillaume de Orange, se incluye la primera cancion dedicada a Hernaut de Beaulande
fruto de textos anteriores, junto con las chansons Milon de Pouille y Galiens le restoré.

La trama dedicada a nuestro héroe en la Geste de Garin Monglane (Ciclo de
Guillaume de Orange) es la siguiente:

Hernaud es hijo de Garin de Monglane, tio de Guerin, dugue de Aquitania y

hermano de Mllon, Girart y Renier. La chanson de geste comienza por la partida
de los hijos de Garin del castillo familiar de Monglane. Para Garin, cada hijo debe

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 216-246



Miguel Borja Morales 218

conseguir la gloria por sus méritos. Los hermanos estan ansiosos por seguir sus
destinos. Hernaudy Milon juran no volver a casa hasta poseer dos veces las tierras
de su padre. Centrados en Hernaud leemos como escoge el camino de Aquitania
donde su tio gobierna en calidad de duque. De camino se entera de que su tio ha
muerto y ha dejado a su hijo bastardo Hunaut, como albacea y regente del ducado.
Hernaud aprovecha la circunstancia para erigirse como sucesor legitimo de su tio.
Los aquitanos comienzan a saludarle como duque. La presion del pueblo aquitano
provoca que Hunaut y sus parientes se vean obligados a reconocer su legitimidad
en el cargo de duque, sin embargo, se conjuran para tenderle una trampa que le
aparte de Aquitania. En este sentido, Hunaut le insiste en la belleza de la princesa
sarracena Frigonda, hija del rey de Beaulande, Floriant el moro, con la intencion
de que abandone Aquitania. Hernaud se interesa hasta el punto que enfila hacia
Beaulande acompafiado del traidor Hunaut. Ya en la corte del infiel Florient, se
producen dos escenas simultaneas: mientras los jovenes se enamoran, el pérfido
Hunaut procura una alianza con el rey sarraceno a costa de la felicidad de la pareja.
Hunaut promete a Florient varias iniquidades: volverse mahometano, la
oportunidad de vengar la muerte de su tio a manos de Garin de Monglane y una
tregua entre Aquitania y Beaulande a cambio de la prisién de Hernaut. Floriant
accede y Hernaud es encarcelado dans la plus profonde de ses oubliettes. Alli
recibe cada dia la visita de Fregonde hasta que su padre la descubre y acaba con
estos cuidados. Cloncuidos estos pactos, Hunaut se dirige a Aquitania y en el
camino se pierde en un bosque. Sus pasos perdidos le llevan a la cabafia de
Roboastro, un gigantesco ermitafio. La santidad de Roboastro consigue la
confesién de Hunaut. Su maldad contra Hernaud queda desvelada y Roboastro se
convierte en el brazo vengador de la injusticia empezando por asesinar a Hunaut
de un golpe en el craneo. Sigue por acudir a Beaulande donde después de varias
peripecias consigue liberar a Hernaud quien vuelve a Aquitania. Alli, los dos
parientes de Hunaut le acusan haber asesinado al regente. Hernaud lo niega y
propone un duelo contra sus enemigos para reivindicar su inocencia y su derecho
al ducado de Aquitania. Los jueces aceptan esta manera de resolver el pleito. Los
contendientes deben esperar en prision hasta el dia del duelo, de forma que
Hernaud vuelve a ser prisionero en mazmorras oscuras. Entre tanto, Roboastro y
Fregonde se mantienen asediados por Florient en Beaulande. Golpes de suerte y
hechizos y encantamientos del mago Prodigon consiguen retrasar la victoria de
Florient, pero les hace falta Hernaud. Roboastro se atormenta pensando que algo
malo le ha pasado y tanto él como Fregonde vuelven a Aquitania en su busqueda,
dejando a Prodigon al mando de la defensa de la torre de Beaulande. La vuelta a
Aquitania serd un camulo de episodios que en lo importante hacen que la pareja
se separe y sea Roboastro quien llegue primero a Aquitania para reivindicarse
como verdugo de Hunaut. Los jueces deciden que Roboastro sera quien se mida
contra los hombres de Hunaut. Fregonde por su parte solicita la ayuda de Milén,
hermano de Hernaud, quien acude en su ayuda desde Italia. Roboastro vence en
el duelo contra sus atemorizados contendientes armado de una viga. Como
resultado, Hernaud es nombrado duque de Aquitania y como tal se prepara para
atacar Beaulande. En esto, Hernaud recibe noticias sobre la llegada de Fregonda
y Milon. Se produce el reencuentro de los amantes y de los hermanos. Hernaud y
una Fregonde ya bautizada, se casan. Por ultimo, Hernaud conquista la plaza de
Beaulande y fuerza la conversion de sus habitantes.!

1 De acuerdo con la sintesis de la trama en Horrent 37-44.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 216-246



Miguel Borja Morales 219

En conclusién, el Arnaldos del romancero, por tanto, seria prolongacion de aquél
homonimo caudillo de las primitivas cantilenas y que el Pseudo-Turpin hace un héroe
carolingio en la Aquitania Wasconia. EI mismo que como Hernaut(d)/Arnaldo de
Bellande (Beaulande/Biulande/Bellanda) queda reformulado en las canciones de gesta,
ya un actor dotado de capacidades literarias suficientes para animar las tramas complejas
de la materia de Francia.

En este sentido, cuando el auditorio escuchaba el nombre de Arnaldos, estaba al
cabo de las versiones sobre su origen, hazafias, querellas, derrotas y pasiones que traian
las chansons de geste francesas e italianas acerca de él. Por asi decirlo, el publico ya tenia
en mente su vida y milagros.

Esta fama procuro6 que una version truncada no sea rechazada por el publico, y de
la misma manera, el poeta puede explotar al personaje con la seguridad de que su version,
de la afectacion que sea en la variante sobre la que haya trabajado, resultard apreciada
como un episodio contextualizado en las versiones caballerescas tan familiares del héroe.
Es como si atendemos la descripcion de una jornada de cetreria protagonizada por Ulises
0 vemos a Luke Skywalker interrumpido en su entrenamiento Jedi por un enigmatico
canto; apreciamos la escena aislada o novedosa en funcién de nuestro conocimiento
previo del personaje y la fascinacion por sus gestas, y por este mismo motivo, hasta puede
resultar una variante episodica autosuficiente, a pesar de su apariencia inconclusa, por la
fascinacion generalizada del héroe concernido.

De esta forma, es cierto que lo de ir al grano economizando versos para escenas
de presentacion, recurso para la caracteristica brevedad de los romances liricos, solo es
posible cuando se trata con héroes muy conocidos. Indicio que hace de Hernaud y el
Infante Arnaldos son el mismo personaje literario, antecedente poético el uno del otro.

1.1.2. Dux aquitano-wascon; héroe carolingio
Pero, ¢de quién o quiénes supone memoria lirica estas versiones de Arnaldos?; es
decir, ¢hubo una inspiracién historica para Hernault o Arnald de Bellande?

Hubo, evidentemente, transmision de los hechos histdricos en el latin culto de los
poetas eruditos y la habria, sin duda alguna, en el latin mas sencillo de los textos
hagiogréaficos de los monasterios. Nada hay que se oponga a la légica suposicion
de que las casas sefioriales mantuvieran el recuerdo oral, o incluso escrito, de las
hazafias de aquellos guerreros que juzgaban sus antepasados [...] Nada parece
impedir que, tras las guerras y los hechos gloriosos, surgieran cantos que
celebrasen héroes y acciones notables” (Riquer 2009,213)

Parecen haberse perdido aquellas cantilenas u otras manifestaciones mas antiguas
que son el origen de la epopeya carolingia, y que ya celebrarian, entre otros, a un
Hernaud/Arnaldus histérico (Menéndez Pidal 1991, 364 y nota 32).

En cuanto a las composiciones méas antiguas derivadas de las cantilenas, ya he
sefialado que se conservan el Pseudo-Turpin, las menciones de trovadores de los siglos
XIl'y X1y la reformulacion de Bertrand de Bar sur Aube. Ellos y los siguientes poetas,
cuyas sucesivas libertades de taller o compositivas trazan un palimpsesto sobre la
biografia del personaje por el mismo dinamismo reformulador, consiguieron casi
desvincular no sélo al hipotético militar franco, reflejo idealizado de una historia, sino
también al héroe carolingio del caballero épico-lirico.

Como pista para identificar al individuo o individuos en el héroe, observo que
existe una fidelidad a ciertos lugares comunes para caracterizar al personaje.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 216-246



Miguel Borja Morales 220

El Pseudo-Turpin enmarca sus hazafias en el ducado de la Aquitania-Wasconia.
Para Bertrand de Bar y la Geste de Monglane, Hernault esta relacionado con Aquitania,
bien por patria bien por derechos sucesorios (duque de Aquitania le llaman: Ou est le
noveau duc? vv 204-205) y se le hace sufrir las prisiones del traidor Hunault durante su
reivindicacion feudal sobre Aquitania.

Ello me lleva a deducir que el rastro historico del héroe habria que buscarlo entre
la saga de duques Aquitano-Wascones de los siglos VII a X.

lon y Gaiferos, remedos poéticos de los duques aquitano-wascones Odén y Waiofer

respectivamente (Fradejas, 24 y ss) o los escenarios de Roncesvalles y Pamplona, prueban
que la historia carolingia en los territorios aquitano-wascones y sus protagonistas tienen
un eco legendario que llega a los cantares de gesta y de ahi a su hijuelo el romancero.

El testimonio de Bertolai de Laon [...] demuestra, una vez mas, la existencia de
cantares de gesta franceses en tiempos muy antiguos y acredita la posibilidad de
que surjan al calor de los acontecimientos que narran”. (Riquer, 335-336)

En este sentido, doy por sentado que el poeta no es un historiador (Riquer, 331),
sin embargo, trabajaba material de raiz noticiosa, es decir, con cierta conciencia de hechos
historicos.

Esta cierta conciencia cercana a los hechos con la que arrancan los cantares de
gesta, bien sea desde cantilenas u otras manifestaciones, explica que algunos nombres de
héroes y de plazas en la epopeya carolingia tengan su correspondencia libérrima y
caprichosa con los actores histéricos.

1.1.2.1 Resefia historica altomedieval de Aquitania-Wasconia

Con esta resefia pretendo poner de manifiesto la intensa y prolongada
conflictividad de los territorios aquitanos-wascones en la politica carolingia, con la
aparicion de caudillos y hechos de armas susceptibles y hasta necesitados de idealizacién
a traveés de la literatura partidista.

Los reyes merovingios se valian de mayordomos para el gobierno y control de los
territorios del reino franco. El reino franco de los siglos VI a VIII contaba con
mayordomos en las marcas de Neustria, Austrasia, Burgundia y Aquitania. EI mas famoso
de estos mayordomos fue Carlos Martel, mayordomo de Neustria y Austrasia, y su hijo
Pipino, quienes tuvieron los arrestos suficientes para salir de los limites de su Marca
familiar y enfrentarse a sus sefiores merovingios. Sera Pipino quien consiga deponer al
rey merovingio, Childerico Il1, y a quien el Papa Esteban 111 le asentara la corona franca.

En este ascenso carolingio nos importa la antigua Aquitania, donde encontramos
a Waiofar (Waifre/Wiffer), el Gaiferos poético. Waiofar era hijo de Hunoald | y nieto de
Odon el Grande. Todos duques de Aquitania y merovingios. La Aquitania y Wasconia de
Odon comprendia territorios al sur del Loira, el tolosano y el sur del Garonay los Pirineos
septentrionales, adentrandose en el norte hispano. Odon y sus descendientes tuvieron la
misma obligacion: mantener la independencia de su ducado frente a sus vecinos
sarracenos y carolingios.

Odon sostuvo una descarada politica independiente en defensa de sus fronteras
aquitano-gasconas que igual le llevaba a luchar contra los arabes (Batalla de Tolosa y de
Poitiers), que contra Carlos Martel, su aliado en Poitiers, y a emparentar con Uthman ibn
Naissa gobernador musulman de la Septimania narbonense, dandole en matrimonio a su
hija Lampegia. La desgracia de Lampegia la llevo a perder a su marido en una recia
expedicion de castigo del vali de al-Andalus, Abd al-Rahman ibn Abd Allah al-Ghafigi y

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 216-246



Miguel Borja Morales 221

como consecuencia termind secuestrada en Damasco. Ecos de la triste suerte de la
princesa aquitana quiza resuenan detras de alguna doncella del romancero.?

Hunold (Hunoald/Hunaud) seguira los pasos de Odon desde el afio 735 sin tantos
éxitos. Lo Unico que consiguio fue mantener el cargo a cambio de la promissio fidei hacia
Carlos. Su suerte cambia en el 742 cuando se enfrenta a Pipino y Carloman, hijos de
Martel, ayudado por sus subditos wascones de la Gasconia. Sin embargo, en el 745,
humillado por Pipino y Carloman, se retiré a un monasterio y abdico en su hijo Waiofar.
Hay quienes identifican a este Hunold con el Huon de Burdeos del cantar de gesta del
siglo XIII.

Waiofar goberné desde el 745 al 768. En el 751 internd sus tropas en la Septimania
musulmana, atacando su capital costera Narbona. Waiofar buscaba su propia gesta dentro
del sagrado encargo de toda familia aristocrata de conservar lo heredado y aumentarlo a
ser posible. Waiofar probablemente consideré Narbona de su propiedad, motivo por el
cual atacd a Pipino en el 752 durante la invasion oportunista del carolingio a la
Septimania.

Entre el 760 al 769 se enmarca la gran batalla por la independencia de Aquitania-
Wasconia (Gasconia). Pipino invade Aquitania en el 762 y todo terminara con el asesinato
de Waiofar en los bosques de Edobola en el Périgord durante el 769. Hay que notar que
la élite de la tropa de Waifre estaba formada por wascones y que la Wasconia de ambos
lados del Pirineo hasta Pamplona, sera un refugio para la independencia aquitana, en la
persona de Hunald Il (Hunoald/Hunaud), hijo de Waifre. EI duque de Wasconia, Lope II,
tuvo una actitud ambivalente con el principe Hunaldo. Fue quien le presté wascones para
su incursion en la ya Aquitania carolingia y también quien lo entregd prisionero a
Carlomagno abriéndole el paso para extender su poder hasta el Ebro. Se especula con que
Lope continud su conducta ambivalente, esta vez convirtiendo en victima a Carlomagno
durante su paso por Roncesvalles. Sus razones parecen estar en la decisién de Carlomagno
de nombrar un conde para Burdeos y en consecuencia apartarle del poder en la region.
Lope acab6 mal, sin embargo los siguientes dugques wascones continuaron rebelandose al
poder de los condes delegados por Carlomagno en Burdeos y otras plazas aquitanas. Las
aventuras de estos caudillos parecen mas empresas personales que levantamientos o
rebeliones. Asi, esta el secuestro de Torson o Corso, conde de Toulouse por el vascon
Odalrico, quiza hijo del duque Lope. Carlomagno sustituye al humillado Torsén por
Guillermo de Tolosa (otro personaje historico que inspira las leyendas de los cantares de
gesta), quien se enfrentaréd en el rio Orbieu contra el avance musulman en Narbona y
conquistara Barcelona en el 801 con el franco Ademar (el Aymeri de Narbona poético),
conde de Narbona, formando parte de sus tropas los wascones del dux Sancho Lupo.

El siglo IX estd plagado de caudillos con el titulo de duques de Wasconia
relacionados entre si por parentesco. Cada uno tuvo su fortuna en la reivindicacion del
poder personal sobre el territorio vascon o gascon frente a los carolingios y los sarracenos
de ambos lados de los Pirineos. Algunos de estos caudillos como Sancho Lupo se
integraron en la politica de Carlomagno apoyando la conquista de Barcelona como he
sefialado, o Jimeno II, quien ascendié al ducado de Wasconia ¢? por su acertada
participacion en sediciones carolingias a favor siempre del vencedor. Otros, como los
sucesivos Jimeno |, Sancho I, Lupo Il y Aznar Sanchez tuvieron que ser hostigados o
depuestos de sus cargos y hasta ejecutados.

2https://www.larramendi.es/menendezpelayo/es/corpus/unidad.do?idCorpus=1000&posicion=1&idUnida
d=100579: “probablemente nacid [p. 64] de algun recuerdo confuso de la tragica historia que el Pacense
nos cuenta del otro Munuza, gobernador de la Septimania, y de su amada Lampegia, hija de Eudén, duque
de Aquitania”.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 216-246



Miguel Borja Morales 222

Sancho Il y sus sucesores, el conde Arnald y Sancho I, tuvieron la mala suerte
de asumir un caudillaje militar a tres bandas: la novedad de las incursiones nordicas se
sumo a los adversarios habituales: sarracenos del emir de Cérdoba y el Pipino de turno.

El conde Arnald, hijo del conde de Périgord y cufiado de Sancho Il, asumio el
legado vascon durante la minoria de edad de Sancho Il y murié a manos vikingas en el
864. Sancho 11, hijo de Sancho 11, frend a los vikingos en el rio Adour. Su descendencia
directa goberné el ducado de Wasconia o ya Gascufia hasta el 1032, fecha que ya no
interesan por demasiado alejada de los hechos idealizados en los cantares de gesta y
demasiado cercanas a éstos.

1.2. Los actores detras de las méascaras

De los duques de Aquitania-Wasconia mayores, hay identificado trasunto poético
para Odén y Waiofre y hasta para Lampregia, dejando a los Hunoald aparentemente sin
reflejo legendario.

lon, del cantar Los cuatro hijos de Aymon, seria el remedo de Odén el Grande y
su nieto, el duque de Aquitania y Wasconia, Waiofar
(Waiffra/Waifer/Gaifer/Vifario/Guaifeiro) tendria correspondencia con el Gaiferos que
aparece en la Chanson de Roland, La coronacion de Luis y el Renaud de Mountauban
antes de pasar al romancero (Fradejas, 24 y ss).

En el ciclo épico de Guillermo de Orange (o Garin de Monglane), Guillaume de
Gellone es el Guillermo de La chanson de Guillaume, si bien reformulado con otros
guillermos histéricos (Camara i Sempere y Llorca Tonda, 65 y ss) y es posible que
Ademar de Narbonne inspirara el Aymeri de Narbonne.

Es cierto que “no todos los hechos gloriosos ni todos los personajes heroicos han
producido leyenda” O de producirla “no supone forzosamente que a finales del siglo XI
tuviera que aparecer un cantar de gesta sobre sus hazafas (Riquer 329-330). Pero ¢es
posible que cantilenas y posteriores cantares de gesta hayan recordado a lon/Huon
(Odon/Eudes) y a Gaiferos (Waiofra), saltdndose al hijo de aquél y al padre de éste, es
decir, a Hunoald | o al descendiente comdn Hunoald 117?.

Es razonable pensar que frente a los méas altos francos historicos, Carlos Martel,
Pipino y Carlomagno, los paladines de la independencia aquitana, Hunaldo, primer duque
de Aquitania-Wasconia y su nieto Hunaldo I, sus batallas y hechos, hayan merecido la
misma memoria legendaria en plazas y banquetes de la nobleza guerrera aquitano-
wascona que Eudes y Waiofra. Y que si éstos Gltimos, por ejemplo, pasaron a los cantares
de gesta porque “un poeta se decide a escribir sobre una leyenda que conoce [...] incitado
por un soberano o por un sefior” (Riquer 330) o “porque un miembro de su familia fue
liberal con los juglares” (italo-siciliano en Riquer 330), de la misma manera es plausible
que la leyenda de los Hunoald interesara a cualquier poeta necesitado de crear
genealogias:

Constituidos ya los elementos esenciales del ciclo de Guillermo, unos cuantos
poetas se dedicaron a completar la genealogia, inventandole antepasados y
descendientes, 0 a narrar las empresas de personajes mencionados marginalmente
en los poemas primitivos. Esta labor se inicia ya a fines del siglo XII, deteniéndose
en los hermanos de Guillermo; sigue durante el XIII [...] y se redondea, entre 1a
segunda mitad del XIIl'y a lo largo del X1V, novelizando sobre los méas remotos
antepasados del ilustre linaje”. (Riquer, 198-199)

En apoyo de esto, tenemos constancia de la presencia poética de un Arnald/ Hernaut
desde el siglo XII (fecha que por l6gica podemaos retrasar a siglos previos) como campedn

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 216-246



Miguel Borja Morales 223

carolingio en territorios aquitanos-wascones o limitrofes. Siguiendo el proceso que sefiala
Riquer en la cita anterior sobre el ciclo de Guillermo, éste Arnald/Hernaut seré objeto de
interés en los siglos XII1'y XIV en tanto antepasado de Guillermo y en consecuencia se
inventaran sus hazafias y aventuras (De Riquer, 200). Sin embargo, la novelizacion del
héroe seria fiel al eco de la leyenda original en rasgos sustantivos ya que la cuna familiar
de Arnald es Aquitania (su abuelo es Savary de Aquitania y su tio Gerin es Dux de
Aquitania); él mismo se erige en legitimo Dux a la muerte de su tio e incluso existe una
lucha por sus derechos sobre la Aquitania-Wasconia materializada en la traicion de
Hunaut.

En este sentido, resulta revelador que a los Hunoald en la Wasconia/Gasconia se
les conoceria por el antropénimo euskera Erfaut/Ellande, el francés
Ernaut/Ernaud/Hernaud; el Hunaldo de los Annales Metenses, el Arnaldus latino, el
Arnaldo castellano y el Arnau occitano.

Ello no quiere decir que Hernaud/Arnald o Hunaut sean espejos de la vida y hechos
de los Hunoald (Riquer, 342-343). Ya sabemos que los héroes (y villanos) de los cantares
asi como los episodios que se cantan estan elaborados con materiales legendarios de
genealogias espurias, atribuciones rocambolescas, idealizaciones hasta el disparate que
cada poeta recoge y reformula, de forma tal que los héroes son una ilusion, una fantasia
estética de aquéllos que hicieron Historia:

Todos los medios transmisores de una leyenda [...] son susceptibles de convertirse
en fuentes del poeta que escribe un cantar de gesta; [...] Tales leyendas versan
sobre temas de un pasado lejano que da margen a la deformacién novelesca, y
gracias a ello en los cantares de gesta franceses no repugnan los errores histéricos
de que estan plagados, pues tales errores son verdades poéticas. (Riquer, 334)

Pero conociendo los conflictos carolingios en los territorios aquitano-wascones y
ante la evidencia literaria de Hernaut de Beaulande y Hunaut, duques de Aquitania, uno
legitimo y otro usurpador, es plausible que, como vestigios de una propaganda poética
carolingia cercana a los acontecimientos, personifiquen los remotos puntos de vista de
dos bandos sobre un mismo personaje o linaje historico: el nacionalista aquitano-wascon
y el franco carolingio.

Como conclusion, considero que Hunaut y los Ernaut/Arnald/Hernaud/Arnaldus
y de ahi al Arnaldos del romancero, son el trasunto de unos conflictos histéricos con los
Hunoald a la cabeza. Trasunto tan libérrimo que no conserva mas que un eco nominativo,
nobiliario y territorial. Indicio vago, es verdad, de no tener admitidas contextualizaciones
historico-literarias para otros commilitones de los cantares de gesta y el romancero
carolingio.

2.- Interpretacion de un Arnaldos arturico: el Caballero Mistico
2.1 Antecedentes en la chanson de geste y romance primitivo
Si hasta aqui me he enfocado en el pasado del personaje y su gesta, en este punto
es necesario referirse directamente a la propia pieza romancistica en sus versiones.
Menéndez Pidal concluye que “el influjo de las chansons de geste en el romancero
novelesco es incalculable” (Menéndez Pidal 1953, 262) y en este sentido aporta una serie
de correspondencias entre las canciones de gesta y ciertos “romances viejos tradicionales
recogidos en los siglos xv y xvi, que remontan a relatos juglarescos muy antiguos”
(Menéndez Pidal 1953, 262 y ss.).
Para entender el proceso de transicion que va desde los cantares de gesta hasta el
romance viejo tradicional recurro de nuevo a sus palabras:

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 216-246



Miguel Borja Morales 224

También en los siglos X111 o X1V se hubieron de producir, sin duda, romances
juglaresco sueltos, inspirados en alguna escena 0 motivo de “chansons de geste”,
los cuales, aunque perdidos, nos pueden explicar algunos romances viejos
tradicionales, del mismo modo que en el siglo XV se produjeron unos segundos
romances juglarescos, los hoy conservados, que dieron origen a romances de la
tradicion moderna. (Menéndez Pidal 1953, 257)

Estos romances viejos tradicionales tienen el fragmentarismo como caracteristica
y “una manera de decir muy influidas por los modelos franceses, abundantes en ciertas
formulas descriptivas y narrativas, que se repiten lo mismo en los romances de tono
juglaresco que en los tradicionales derivados de gestas carolingias o de romances
juglarescos carolingios”. A este respecto, el erudito refiere el uso juglaresco de formulas
descriptivas a base de elementos maravillosos como piedras preciosas y ‘“‘suefios
présagos” entre otros; a lo que habra que afiadir los topicos caballerescos de la cazay los
temporales como la mafiana de San Juan, ésta Gltima también proveniente del “entramado
poético de los cantares de gesta” (Del Olmo lturrialte, 124)

Sin animo de ser exhaustivo, paso a enumerar a algunos ejemplos de estos topicos
en el Ciclo de Guillaume de Orange, donde se incardina Hernaut de Beaulande, y que se
mantienen en el Infante Arnaldos:

La mafiana de San Juan aparece en Les Narbonnais y el Aymeri de Narbonne.

El coto de caza junto al mar aparece en la version Venice 1V de la Chanson de
Roland, asi como en Aymeri de Narbonne y Les Narbonnais

En Les Enfances de Guillaume se construye la “nef” con materiales preciosos.

De forma que las viejas versiones romanceadas del Arnaldos aprovechan el
ambiente franco y los topicos de las chansons de geste, con fidelidad al nombre del héroe
pero sin memoria de un pasado de epopeya carolingia. Es decir, una pieza donde la edad
heroica de la poética arnaldiana se ha superado y ya es un fruto méas cercano al mestizaje
a la italiana de géneros y materiales del roman courtois sobre una base de epopeya
carolingia.

Todo ello no es una peculiaridad exclusiva del épico-lirico Infante Arnaldos:

Un romance [...] es un complejo mecanismo que pone en marcha y combina
elementos de muy diversa procedencia. De este modo podemos explicar la rica
mixtura de aspectos que presenta el romancero el rey Don Pedro. La sobria materia
histdrica se adorna de ribetes liricos, que demuestran a veces la redaccion tardia
de la composicidn, cuyo “esqueleto” argumental ha ido recibiendo paulatinamente
posteriores afiadidos.” (Correa Ramdn, 270)

Como tampoco lo es “la aparicion de la esfera sobrenatural, propia de los
romances de los ciclos carolingio y arturico” (Correa Ramon, 270).

A estas estrofas sobrenaturales se refiere Menendez Pidal cuando distingue desde
la version primitiva unas posteriores refundiciones que cristalizan un romance con “el
poder sobrenatural del canto”, “la misteriosa negativa del marinero, asi como todos los
elementos fantasticos descriptivos”.

2.2. Arnaldos en el roman courtois
He sefialado como para Menéndez Pidal existié una version originaria de esta
variante del Infante Arnaldos, “el romance primitivo”, que desarrollaba una trama propia
de la novela greco-bizantina: nobles, amantes, raptos, naufragios, piratas y la anagnorisis
(reconocimiento final), a la que se fueron afiadiendo en las sucesivas refundiciones topos

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 216-246



Miguel Borja Morales 225

del vocabulario cortés; los “elementos fantasticos descriptivos” a los que se refiere
Menéndez Pidal.

Sin embargo, estos “elementos fantasticos descriptivos”, que singulariza el
maestro (nave sobrenatural llena de orfebreria, marino solitario y enigmatico, un hechizo
por saloma), forman parte esencial de la simbologia maravillosa propia de la materia de
Bretafia, que, junto con el resto de la evocacion, conforman una escena cerrada, eficiente
y previsible en su modelo artdrico. Es cierto que, si no se aprecia la mistica de los
simbolos y de la escena inicial, el poema se asimila a una aventura mundana con el
proceso creativo que sefiala Menéndez Pidal.

En este sentido, Mild, Lockhart y Hart perciben las rimas introductorias como una
alegoria religiosa de significado muy inconcreto (Caravaca, 187). A mi juicio, es
innegable que la escena va cargada de significadores de espiritualidad reconocible en la
tradicion poética de la materia de Bretafia, cuya union con la rama de Francia arnaldiana
nos llevaria a las ajuglaradas reelaboraciones franco-italianas del ciclo de Guillaume de
Orange, donde “la épica carolingia habria encontrado [...] una peculiar acogida. De
manera que se fue consolidando la fusion entre los llamados ciclo carolingio y breton”
(Garcia Montalban, 162).

Siguiendo esto, vemos que las estrofas forman un bloque cerrado, combinando
elementos carolingios con simbologia arturica, perfectamente estructurada de
conformidad con el patron del roman breton, por lo que, en definitiva, me parecen harina
de otro costal.

Como consecuencia, podria deducirse que toda esta elaborada escena hubiera
tenido en algin momento un desarrollo congruente con su género de manera
independiente. De modo que si el episodio es interpretado como ejemplo de género
poético, puede desvelar variantes arnaldianas en la materia de Bretafia tan originarias o
primitivas como las novelescas que sefiala Menéndez Pidal, asi como contemporaneas o
simultaneas que aquéllas.

A estas alturas, creo que podria decirse que el romance se estructura con dos
tradiciones literarias del roman courtois incrustadas: el roman grec byzantin d"aventure
y el roman breton, pero la taracea poética no esta bien resuelta. Siendo honestos, la mitad
del romance no se entiende con la otra mitad y es engafiosa. Ambas son autbnomas en su
género. El publico recibe unas coordenadas simbdlicas del ciclo breton como expectativa
argumental que de manera incoherente quedan en nada por continuar con una pura trama
caballeresca de aventuras de la Comedia Nueva. De esta manera, la composicion va en
perjuicio del topos artdrico al quedar incomprendido a una «manera de decir» del amor
cortés.

Dando por sentado, entonces, que no se pueda llegar al romance moderno del
Infante Arnaldos Unicamente por un solo camino, que la escena inicial es propia del ciclo
breton y que las estrofas artdricas debieron preexistir en otro poema del héroe donde
desplegarian con plena coherencia todo su significado con mayor oficio poético, ése del
gue se hacian gala los poetas medievales, entiendo que la coherencia poética lleva a
aceptar la preexistencia de un Arnaldos artirico simultaneo o coetaneo a un Arnaldos
novelesco, independiente y absoluto, de argumento ajustado al modelo de héroe de
materia de Bretafia desde la chanson de geste y sus versiones ajuglaradas primitivas, de
cuyas posteriores fusiones con los otros palos de la literatura cortés (Garcia Montalban,
163) probablemente derivan los romances conservados.

De esta forma, el roman courtois pudo alumbrar dos linajes de versiones, de trama
novelesca y paralelamente del ciclo breton, que cruzaron en las variantes que recoge
Rodriguez del Padrén y la tradicion sefardita.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 216-246



Miguel Borja Morales 226

Aunque la labor reformuladora y refundidora es irrastreable, al menos podemos
deducir por los romances conservados en los que “cristaliza” todo este proceso de libertad
individual de los autores para conjugar los generos del roman courtois, simultaneidad,
multiplicidad y en muchas ocasiones oralidad de las versiones, que Arnaldos transito
poéticamente por el roman grec-byzantin, el roman breton y el roman d”aventure.

2.2.1. Materia de Bretana: Arnaldos artdrico

Como creacion misteriosa y simbolica, ciertamente, [el romance del Infante Arnaldos]
ha podido interpretarse de muchas maneras. Se le ha podido dar un sentido religioso,
queriendo ver simbolizada la nave de Cristo y la Iglesia. Se ha podido interpretar desde
un punto de vista pagano y escatoldgico, entendiéndose que se trataria de la barca de
Caronte que transporta las almas al Mas Alla [....]. Y se le ha podido dar un sentido
erotico, de poema amoroso, relacionado con la poética nao de amores [...]. Pero el
romance es una criatura literaria muy peculiar, que no tiene una interpretacion univoca
ni una realizacién textual Unica y definitiva, si no un poema que vive en variantes, que
se ha realizado en diversos testimonios a lo largo del tiempo.

(Pérez Priego, 42-43)

La lirica medieval tiene codigos y patrones de expresion y también de
significacion para cada motivo poético. Lo Unico que se espera del poeta es un trabajo
estético para construir la cancion, puesto que con su eleccion de los materiales poéticos
ird de suyo afiliada en una u otra corriente, moda o significacion.

De modo que es incoherente varias interpretaciones para un texto definido en
elementos literarios con tradicion dentro de una razon poética. Es decir, buscar una
interpretacion lirica distinta a la propia del cédigo poético que se utiliza, en roman
paladino, no es apropiado.

En consecuencia, es l6gico pensar que la reformulacion del romance del Infante
Arnaldos que utiliza la materia de Bretafia en su parte esencial, como son la galera
fantastica y el canto sobrenatural y hechizador en cuanto simbolos nuncios de una ventura
0 viaje maravilloso, desarrolle una trama mistica con los codigos propios del ciclo de La
Vulgata o roman arturico

En el ciclo de Guillaume de Orange (Geste de Garin de Monglane), por no decir
en toda la materia de Francia, la mar es una conquista arabe; es un elemento ventajoso y
sumiso para los sarracenos en perjuicio de los héroes carolingios de tierra. De ahi que las
tramas sean eminentemente terrestres. La mar simboliza el riesgo, el peligro, la
inseguridad y el enemigo, un espacio impropio para el franco, por lo que la vision de una
galera junto al mar sugiere la irrupcién de hostiles sarracenos como asi sucede en tramas
ajustadas al estandar novelesco de Les Narbonnais, Aymeri de Narbone y Venice 1V, por
sefialar algunos ejemplos.

A diferencia de la materia de Francia, donde todo sucede en el mundo real terrestre
y es éste el que se ve transformado por la accion del héroe, la materia de Bretafia recurre
al mar, a las naves, a las salomas que encierran significados transformadores para la
espiritualidad del héroe. En esos espacios el caballero del ciclo artdrico inicia un destino
espiritual que lo mantendra en un plano magico y simbdlico de consciencia. La aspiracion
del caballero no es otra que alcanzar las virtudes cristianas, dejando en evidencia la moda
de cantos al amor profano. De esta forma, la ventura del protagonista es la reivindicacion
de Dios en una trama de simbolos poéticos biblico-artaricos. Una pretendida poesia a lo
divino de modo que al final del poema asistamos a una revelacion, afirmacion o
conversion mistica del héroe.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 216-246



Miguel Borja Morales 227

2.2.1.1. Laventura
La mencion de una ventura ya demuestra una evolucion psicoldgica y poética de
la accion hacia el roman courtois que obligara como he sefialado a una reformulacion en
el significado de las hazafias del héroe. Téngase en cuenta que previamente la palabra
ventura “est extremement rare dans les textes francais”, como ocurre en La Chanson de
Roland (Burgues Sheridan, 48):

El héroe del roman courtois no estd inserto en una trama historico-politica; su
misioén no corresponde con una empresa identificable en el “mundo real”, como
los Cruzados o la defensa del Imperio Carolingio. (Lépez Martinez, nota 14 y 5-
6)

La ventura nos marca una senda o razon poética: aquélla en la que el héroe va a
experimentar un acontecimiento personalisimo (Burgues Sheridan, 45) a través de una
busqueda consciente o inconsciente de un Destino. Es el significado de la ventura el que
va a diferenciar al nuevo héroe de aquél épico-militar de las variantes previas.

En este sentido la forma poética de la ventura relne tres elementos:

Primero, la aventura se presenta como un encuentro 0 acontecimiento, es decir,
como algo que irrumpe en la vida del héroe o que se aparece en su camino, sin
que éste pueda controlar o planear el momento, la forma y las circunstancias en
las que aparecerd. En este sentido, apunta Cirlot (1995, 58), la aventura esta
estrechamente vinculada con el azar. Pero también con el destino, pues la aventura
no llama a cualquiera e incluso elude al que no deberia ser convocado [...]

Segundo, esos encuentros o acontecimientos se califican como extraordinarios
[...]

Tercero, la aventura tiene una funcion, a saber, la de probar a quien la enfrenta.
[...] el héroe es una figura excepcional desde el inicio de su trayectoria [...]. Pero
tal descubrimiento seria imposible si el principe exiliado o el heredero sometido a
la orfandad no viviesen una serie de aventuras que los llevasen a desocultar la
verdad de sus destinos. Por su parte, el héroe que goza ya de una reputacion
también necesita probarse y mostrarse digno de la misma.” (Lopez Martinez,15-
16)

Ahondando en la nocién de aventura del roman courtois, la critica distingue entre
“la aventura que lanza al héroe en una busqueda y el hecho de que éste abandone la
familiaridad por voluntad propia para encontrar ese acontecimiento que lo proyecte mas
alla de lo que es y hacia lo que pueda lograr”, siendo ésta Ultima modalidad la propia del
caballero cortés (Lépez Martinez, 16)

El Infante Arnaldos acude a una landa apartada, frente a un mar de significado
esotérico (Muela Ezquerra, 152). Todo apunta a que se le esta ubicando en un escenario
proclive a la busqueda de la ventura. De pronto, ha tenido suerte. La ventura lo convoca
como elegido ya que éste seria el sentido de la vision de la galera maravillosa “que a tierra
quiere llegar”, del marinero de capacidades sobrenaturales y de la saloma hechizadora.

En este sentido, cabria decir que la del héroe caballeresco es una aventura formal,
pues los aspectos particulares de la misma no son cruciales [...] es irrelevante si la
aventura se anuncia en la aparicion de un cortejo [...] o en la evocacion de una
fuente [...] lo importante es el que el llamado se escuche” (Lopez Martinez, 17)

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 216-246



Miguel Borja Morales 228

Parece claro que esta variante del Infante Arnaldos pertenece a los romans de
busca de los siglos XII y XIII por cuanto retne, ademas de la aventura como “etapa
esencial de la busca, en lo que da sentido a la errance del caballero” (Tresanchez Ribes,
38), el fendmeno de “la merveille” y la disponibilidad del héroe a la llamada.

La merveille, en el roman de Busca, aparecera como un desafio al sujeto que la
descubre, convirtiéndose en un elemento esencial para la trama, y simbolizando
una fuerza del Otro mundo, que podré incluso hacer cambiar el itinerario del
héroe. Su introduccion representard como un golpe de fuerza operado por la
literatura que consigue hacer entrar un objeto paramente verbal en la esfera de la
realidad.. (Tresanchez Ribes, 268)

En este sentido:

Antes de emprender la busqueda afanosa de un objeto o de una persona, el
caballero recibira signos que anunciaran un cambio radical en el transcurso de su
historia, mediante un acontecimiento totalmente inesperado. (Tresanchez Ribes,
86)

Y también esta premisa poética de la busca se cumple en la variante arnaldiana a
cuento del trance sensorial al que es sensible el Infante y que se abre con la vision de la
galera sobrenatural.

Otra facultad de la merveille en el roman bretdn radica en su capacidad de
identificar héroes. La circunstancia de que la merveille elija a Arnaldos por el hecho de
manifestarse ante él, le dota capacidad de héroe “y lo confirma en su aptitud para afrontar
los peligros naturales y sobrenaturales, confiriéndole un prestigio superior que puede
verse en sus hazafias guerreras o de sus éxitos de justiciero” (Tresanchez Ribes, 269).

Otra caracteristica importante indica que en la merveille ni hay imaginacion ni
taller del poeta, sino imagenes y motivos de la tradicion judeo-cristiana rastreables en la
materia de Bretafia, por cuanto lo maravilloso del roman artdrico “esta en analogia con
Dios: fascina, aterroriza, resultando incomprensible y a la vez, evidente. Dios es el primer
creador de merveilles, que se manifestaran a través de “visiones™ (Tresanchez Ribes,
269). Y asi ocurre punto por punto esto en la variante arnaldiana.

Por ultimo, en tanto buen héroe del roman de busca, el Infante “se presenta
disponible a la llamada a la aventura” (Tresanchez Ribes, 38) transformadora cuando
exclama “digasme ahora ese cantar.”

El estudio y comparativa de todo lo anterior podria hacernos pensar que la trama
original seguiria el derrotero del roman artirico de Busca con pruebas iniciaticas
(Tresanchez Ribes, 38), donde Arnaldos

deberd aprender nuevos codigos, nuevas reglas, identificar las prioridades y
detectar los peligros que debera afrentar mediante una serie de pruebas que le
llevaran a conquistar el objeto buscado. Esta progresion del héroe en el mundo
extraordinario va a estar poblada de encuentros con personajes que le van a guiar,
entrenar, perturbar o a trabar su viaje y otros van a desafiarle con una lucha, a
menudo, a muerte. (Tresanchez Ribes, 87)

En su mano estara eludirla o buscarla. Esto es algo que desconocemos debido a
que nos queda la variante con final abrupto de la reformulacién artdrica. Pero dada su

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 216-246



Miguel Borja Morales 229

naturaleza y destino de héroe y su evidente disponibilidad a la llamada (“‘digasme ahora
ese cantar”), es seguro que acudird a la prueba (Muela Ezquerra,13).

2.2.1.2. La prueba

¢Qué tipo de prueba? La respuesta a esta pregunta es crucial para interpretar el
significado de la simbologia invocada en los versos y en consecuencia conocer el sentido
de la accion, por cuanto

El conocimiento del simbolo es de importancia fundamental para cualquier
estudio de la literatura medieval, pues como declar6 hace tiempo Johan Huizinga,
el simbolismo era, por decirlo asi, el érgano del pensamiento medieval. (Vila
Carneiro, 151)

Habiendo desestimado la posibilidad de que nos encontremos ante una variante
“realista” o idilica (Trésanchez Ribes, 38) del tronco arnaldiano, la opcion restante
implica acogerse al roman artirico donde el héroe va a evolucionar como cristiano en
cada prueba, independientemente de si acierta o yerra. A través de las pruebas del roman
idilico se busca devolver las cosas de este mundo al orden establecido (la anagnorisis o
happy end). Por el contrario, las pruebas del roman iniciatico buscan el entrenamiento y
examen espiritual del héroe. El sentido o premisa esencial de este tipo de argumentos es
que el caballero jamés volvera el estado inicial de consciencia.

Siguiendo esta pista, el roman artirico, sumerge al caballero cortés en unas
visiones de signos y simbolos, que accionan un pretendido mecanismo mistico a través
del cual el héroe, porque experimenta un mundo ideal (Burgues Sheridan, 46) desvelado,
es capaz de explicar o descifrar cada motivo y cada imagen evocadora (L6pez Martinez,
19 y nota 33) como examen de su valor o acatamiento de su destino. Este proceso forma
parte de la busca

Y en la variante del romance del Infante Arnaldos que estamos tratando, los signos
maravillosos son eminentemente marinos: landa, mar, galera y el detalle de su aparejo,
marinero-guia, peces y aves marinas, saloma hechizadora....

A partir de este momento, intententaremos concretar una hipotesis interpretativa
ajustada al roman artdrico para cada cuarteta del romance del Infante Arnaldos.

2.2.1.3. Verso a verso....
A) ;Quién hubiera tal ventura sobre las aguas del mar...

Se ha aceptado que la ventura poética del caballero, sobre todo en la materia de
Bretafia, tiene una funcion espiritual (Burgues Sheridan, 55). Concretamente esta ventura
tiene “du role important que joue [...] comme intermédiare ou pont entre les deux mondes”
(Burgues Sheridan, 46). Es un destino del héroe o los dictados de la divina providencia
sobre él, que también puede materializarse “with marine adventures” ( Guiver-Bond, 6).

Y asi, en union de ambos signos, ventura y mar, enmarcados o interpretados por
la razon poética del roman de busca arturico, podemos empezar a intuir el significado
absoluto del romance.

La materia caballeresca de Bretafia reserva para la mar las emociones de riesgo,
tempestades, frontera, lo ignoto, pero ya no por las razones epicas de los cantares de gesta,
es decir, como reino sarraceno desde donde se acosa a la Cristiandad carolingia de tierra
firme o espacio inseguro meteoroldgicamente hablando, sino que la mar se resimboliza
con las tradiciones célticas de la materia de Bretafia y de la religién judeo-cristiana, para
convertirse en una frontera entre dos mundos, un espacio de aventura y busqueda de la

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 216-246



Miguel Borja Morales 230

aventura donde lo maravilloso prueba a los elegidos, los puros de corazén, en definitiva
a los héroes caballerescos (Muela Ezquerra, 152).

Gracias a la simbologia céltico-biblica, la mar “permitira [...] experimentar el
paso al otro mundo [...] y regresar vivo . Para trascender este mundo, el mar se vuelve un
elemento activo y entran en juego atributos animizados” (Muela Ezquerra, 162).

En definitiva, la mar es el espacio liminal de la ventura y la ventura es la ocasion
o la llamada del Infante Arnaldos para probar su valor espiritual “sobre las aguas del
mar”. El mar, que separa y une los mundos, donde es posible llegar y regresar del mas
alla, es decir, espacio donde es factible la mezcla natural con lo maravilloso para la
interrelacion con los agentes entre dos mundos necesarios con el objetivo de que nuestro
héroe se pruebe a si mismo en cuanto cristiano puro (Bazzaco, 44).

Interpretadas de esta forma la ventura y la mar, ya estamos avisados del programa
que se desplegaria en el hipotético poema original o primitivo. Y por si fuera poco aviso,
el poeta nos sugiere en buena logica que todo sucedi6 la mafiana mégica de San Juan. Si
la primera cuarteta, que opera como exordio retorico, ha resultado eficaz, ya deberiamos
apartar cualquier espiritu critico y aceptar lo maravilloso como practicable, al menos para
los héroes.

Y efectivamente, la parafernalia fantastica se desarrolla en un orden poético
preciso.

B) Andando a buscar la caza para su falcon cebar...

Esta presencia de objetos, animales, situaciones y efectos anémalos (la merveille)
se inicia durante una excursion cetrera en una landa.

Arnaldos aparece sin compafiia en una playa o landa. Sabemos que la costa
medieval es un paisaje solitario y peligroso en la tradicion poética trasladada de la vida
real (piratas, sarracenos, naufragios, lo ignoto). La ubicacion del héroe sin compafiia en
una naturaleza apartada, traido hasta alli por su ventura, es un lugar comun para los inicios
de la accidn de muchos roman courtois. Sin embargo, habria que atribuir a esos paisajes
salvajes mayores facultades de las meramente escenograficas. Creo que florestas, selvas,
bosques, landas, tanto retiradas como solitarias e inseguras, son lugares virgenes, no
profanados, simbologia de lo sagrado y por ello propicios para penetrar en el misterio de
la fe mediante las visiones que luego seguiran. Compruébese como las visiones no tienen
lugar en sitios concurridos o urbanos. Se trata de espacios liminales, ni dentro ni fuera,
umbrales, por ello desprotegidos, entre nuestro mundo y el Otro. Frontera propicia para
la preparacion a un conocimiento transformador mediante visiones sobrenaturales y
pruebas espirituales. Parece que en el ideario magico-religioso, la Naturaleza no hollada
es un limen para la iniciacién en los misterios de aquél que la penetra en solitario. Esta
sugestion animista de una madre naturaleza liminal nos ha llegado a nosotros a través de
cultos tribales, esotéricos y disciplinas tanto filoséficas como fisico-mentales.

C) vib venir una galera que a tierra quiere llegar/ las velas trae de sedas la ejarcia de oro torzal,/
ancoras tiene de plata tablas de fino coral

Como ya he sefialado, la visién de la maravillosa galera de impracticable factura
y a pesar de ello velera es determinante para que el romance opte definitivamente por un
género y significado poético. Se ha escogido una pasion para el héroe, que, a mi juicio,
tiene que ver ya concretamente dentro de la materia artdrica con la tematica mistica del
ciclo de la Vulgata, y a la galera concretamente con la simbologia cristiana de las
sobrenaturales naves de prueba (testing or proof vessels) y la nave de Salomon.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 216-246



Miguel Borja Morales 231

El bosque de la QSG, no sera relevante para el encuentro del Graal puesto que la
cabalgata se opone a la navegacion. Esta Gltima es la Gnica que puede llevar a la
salvacion. Cuando los caballeros estan en el bosque, en la landa, cuando hacen su
trabajo y ejercen su talento y su valor, no llegan a nada: erran, se cruzan, se
separan, se reencuentran, afrontan indefinidamente adversarios y tentaciones,
como si se movieran en el vacio, como si combatieran por nada. Al contrario, ellos
progresan cuando descienden del caballo para subir a un barco, cuando se
abandonan, inmoviles, a una navegacion que no dominan, sobre un barco que les
lleva hacia un destino que desconocen, hasta que los elegidos se encuentran en la
nave de Salomon (Tresanchez Ribes, 344)

El motivo de las embarcaciones sobrenaturales aparece en tres poemas de del
ciclo de la Vulgata: Mort d”Artu, Estoire del Saint Graal y Queste del Saint Graal. Para
la Vulgata, la diferencia radica en el grado del compromiso espiritual del caballero. Las
naves de entrenamiento y aviso “must be considered a stage in preparation and religious
instruction or initiation” (Guiver-Bond, 97), “a form of anteroom to the “ecclesia™
(Guiver-Bond, 46).

La nave de Salomon pertenece a los elegidos por Dios, el estado sublime que
puede alcanzar un cristiano:

Solomon’s ship, more than any other, belongs to the fairy tradition, except that
God,[...] sends the vessel to bring the elect to himself [...] the ship is a symbol of
perfection, typifying as it does the line and life of Christ, and only the perfecto r
virginal in the Queste are admitted. (Guiver-Bond,97)

Otra diferencia entre ambas simbologias de embarcaciones viene establecida por
la estética con la que estan decoradas. Asi, las naves de testeo son impracticables para la
navegacion por su aparejo precioso:

The proof vessels are in the Solomon’s ship mold, richly decorated and self
propelled by a supernatural force whether fairy or divine.. (Guiver-Bond, 50

La nave de Salomdn es descrita como hermosa, sin entrar a mayores, en la Queste
y en la Estoire: “ In both stories, the vessel is first seen at “none” and in the same type of
rocky landscape” (Guiver-Bond, 85).

Y las curiosas diferencias que caracterizan esta nave se basan en la existencia de
una inscripcion sobre las consecuencias de la falta de fe (Guiver-Bond, 85) y la cama con
dosel a bordo que se encuentra ricamente fabricada y decorada (Guiver-Bond, 82) y que
tiene la consideracion de “el cors de la neif (ESG 121/128)”.

Pongamos ejemplos. Una escena muy semejante a la del inicio y vision de la galera
del Infante Arnaldos la encontramos en la Queste del Saint Graal:

Et voit une nef qui acoroit le voile tendu et venoit droit au leu ou Perceval atendoit
per savoir se Diex li donast aventure qui li pleust. Et la nef [...] viens vers lui le
droit [...] et arriva au pié de la roche[...] et quand el vient pres, si voit que la nef
est encortinee par dedenz et par defors de blanc samiz|[...] et quand il vient au bort
si troeve un home [...] en semblance de prestre et en son chief avoit une coronne
[...] et avoit lettres escrittes en quoit li haut le nom Notre Seignor estoient santifié.
(Pauphilet 99)

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 216-246



Miguel Borja Morales 232

En resumen, Perceval avista desde las rocas una nave preciosa donde viaja un solo hombre
con habito de beato o santo. Pero no serd la unica experiencia de este tipo. Perceval
también tendra la vision de otra embarcacion posteriormente, esta vez anunciada con
malos augurios (velas negras, tempestad, miedo entre la fauna de la montafia) , con una
sola mujer a bordo, hermosa y elegante, cuya verdadera naturaleza es desarmar al héroe
de su valor cristiano desacreditando al beato del barco blanco, anunciando noticias falsas
y ofreciéndole tentaciones profanas. Dos naves prodigiosas, una cristiana y otra luciferina
que prueban al héroe.

Otros ejemplos de naves de prueba enjoyadas y sobrenaturales aparecen en la
Estoire du Saint Graal. El caballero Nasciens se encuentra con una embarcacion que cree
enviada por Dios:

[Nasciens] si sot uraiement que ce soit une neif mout riche el mout vele si en fu
mout lies si sesforcha tant daler quil en uint a riuage[...] deuant la neif si le uit si
bele et si riche que grant merueille en ot dont si bele neif estoit uenue et com plus
lesgardot e plus sen esmerueillet car il ne uit ne homme ni feme. (120-121)

Nasciens ve escrito en la nave una advertencia que resumida viene a decir: Si quieres
entrar en mi procura estar lleno de fe. El barco donde se encuentra una cama coronada,
es en si mismo, la nave de Salomon que terminara expulsando a Nasciens por no
demostrar una férrea Fe.

La siguiente oportunidad también aparece en forma de embarcacion maravillosa,
esta vez como proof vessel:

Car ele estoit defors toute auironee de pieres precieuses dont il en i auoit si grant
plente que nasciens disoit a soi misme que li plus riches prinches del monde a son
auis nen peust mie le moitie acater (ESG138/8-11) [...] el bort de la neif dune part
et dautres auoit saietes trusqua xij qui toutes estoient dargent ne mais que les
pointes qui toutes estoient del plus fin or esmere que on peust trouer et estoient
par deuant si agues et si trenchans que a paines en peust on trouer nule sin bien
aguisie( ESG 138/12-15). (Guiver-Bond, 44-45)

Otro ejemplo se encuentra en la vision de la hija de Label cuando descubre:

Une nef moult bele et moult cointe para samblant avironnee de cierges et de tortis
ardans et estoit plaine de toutes les rikeches terrienenes que on porroit deuiser et
au bort de la nef tout droit estoit une damoisele la plus vele et la plus cointe que
vous onques ueissies et uestue si richement...(ESG 189/16-20). (Guiver-Bond,
40)

Esta dama serd la diosa Atenea, quien volvera a probar la Fe de los protagonistas mediante
todos los trucos y amenazas posibles.

La funcidn mistica de las embarcaciones sobrenaturales de examen es alejar a los
héroes de sus tierras movidas por fuerzas magicas y hasta seres mitologicos, y probar su
Fe, bien a bordo o bien transportandolos a islas fantasticas u otros parajes de otro mundo.

No voy a dejar pasar que en el Guiguemar de Marie de France también se representan
escenas y elementos similares a las del Infante Arnaldos y la Vulgata:

....leads him to the bank os a stream, where he sees awaiting him a magic boat,
marvellously beautiful and swift, pilotless and rudderless, sent by the fay too

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 216-246



Miguel Borja Morales 233

convey him , in obedience to her magic guidance, to the other world- (Guiver-
Bond, 23)

Sin embargo, la ventura en el Lai no es de naturaleza religiosa. El caballero
(Guiguemar, Tristan, etc...) va impelido por su hado hacia nobles pruebas de amor,
justicia y fidelidad. Fuera de los Lais, Marie de France se acoge en la Fabula XCIX De
homine in nave, a la simbologia y el significado de la Vulgata con los mismos motivos
de la mar y la nave propulsada por la providencia. Dios exige al cristiano embarcado de
la Fabula una muestra de su fe. En este caso dejarse llevar por su voluntad, confiar en la
divina providencia. Gracias a que pasa la prueba de fe, Dios endereza la nave a buen
puerto.

Volviendo a la Vulgata, lo maravilloso y los examenes de valor de la busqueda, es
decir, todo lo que compone y da sentido a la ventura del héroe van creados, conducidos
y ordenados por la divina providencia (Guiver-Bond, 24).

D) Marinero que la guia, diciendo viene un cantar,/ que la mar ponia en calma, los vientos hace
amainar;/ los peces que andan al hondo, arriba los hace andar;/ las aves que van volando, al
maéstil vienen posar

Como ya he sefialado, continuamente veremos en estas pruebas tentadoras queel
caballero debe desvelar o descifrar signos que se le presentan. Cometer errores en este
esfuerzo supone ser derrotado en su objetivo de union con Cristo.

Tanto los versos que describen la galera como los que encabezan este apartado y
que enumeran los efectos de la saloma de un marinero-piloto sobre los elementos, los
peces y las aves, estan cargados de simbolismo cuyos significados es preciso que sean
discernidos por Arnaldos.

Les formes et les couleurs, les pierres précieuses et les bétes sauvages, tout avait
un sens caché , tout était symbole et équivalent mystique. (Pauphilet, xii)

Ahi estd su ventura llamandolo y él esta llamado a no dejarse vencer, a
comprender cada vision para ganar su destino “aunque no sea consciente de cual sea [...]
o de si el destino lo ha elegido para emprenderla” (Lopez Martinez, 18).

Como en el caso del marinero-piloto del Infante Arnaldos, las naves
sobrenaturales de tentacion y prueba aparecen con un unico tripulante a bordo (y a veces
vacias).

Es el caso de Mordrain, que en su viaje a la isla donde serd probado, vera la
primera nave ocupada por un hombre y en la segunda nave vera solo una dama. El
tripulante de la primera nave que simboliza a Cristo (mastil blanco, cruz roja, perfumes
en su interior), tiene una apariencia hermosa como espejo de su alma, y tanto aconseja
como entrena a Mordrain para la ventura de fe que le viene. La Unica ocupante de la
segunda nave, es una dama también hermosa pero aqui la belleza opera como pecado y
de hecho esta dama busca debilitar la Fe del héroe y perder su alma.

Tambien le ocurre a Perceval (Queste de Saint Graal), para quien la primera
embarcacidn esta cubierta de telas blancas y ricas sedas como anuncio de su pertenencia
a Cristo. A bordo viaja un hombre en habito de seda blanca donde va bordado el nombre
de Cristo y una corona. Este tripulante (¢Cristo?) informa a Perceval de que ya se
encuentra en la isla de su ventura. Mas tarde y siguiendo el patron poético, aparecera otra
nave sobrenatural, negra, y a bordo una sola dama tan bella como la de Mordrain y cuyo
objetivo volvera a ser desmoralizar al héroe.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 216-246



Miguel Borja Morales 234

Para la hija del rey Label esta reservada la vision de otra nave fantastica con un
solo ocupante, esta vez un gigante negro de 0jos rojos, en forma de serpiente, preparado
para aterrorizar y no seducir a la heroina. Al dia siguiente, un solo tripulante (Cristo) en
otra nave sobrenatural la visitara. A esta nave le seguird una tercera nave con una dama a
bordo, Atenea, cuya funcion en tanto diosa del pantedn precristiano sera probar la
entereza de espiritu en la hija de Label.

Nasciens, posteriormente a su fallida prueba en la nave de Salomon, accede a una
segunda embarcacion fabricada a base de piedras preciosas , donde encuentra también a
un anciano sabio como Unico tripulante de esta impracticable barca.

En suma, a la luz de la Vulgata, el Infante Arnaldos se encontraria desde la costa,
avistando una nave sobrenatural (impracticable y precioso aparejo, impelido por fuerzas
sobrenaturales o divinas y a bordo un solo tripulante de canto hechizador y palabras
sugestivas) cuyas funciones de exilio, entrenamiento y tentacion haran posible la ventura
mistica del caballero para contrastar su valor espiritual y ganar la salvacion de su almay
en consecuencia su admision a la nave de Salomon, la nave de Cristo o la Iglesia,® al ser
reconocido como digno de Cristo por la fe y a la vez gozar del conocimiento intimo del
sentido de su Destino.

Deshecho la posibilidad de que la galera del romance del Infante Arnaldos sea la
nave de Salomon porque estamos al principio de la accion, es decir, cuando se le presenta
la ventura por primera vez y daria comienzo la iniciacion.

Ya sabemos que las naves simbolizan las tentaciones de Cristo, por ello se alternan
naves santas con tripulantes puros de fe (hasta Cristo mismo) que buscan fortalecer al
héroe y embarcaciones luciferinas con damas bellas y monstruos que procuran lo
contrario. En este punto, cabe preguntarse si la vision del Infante Arnaldos es una nave
de Cristo o luciferina.

Debido a que conservamos una version de la aventura artdrica incompleta,
exclusivamente su parte inicial, los motivos o significadores de la galera, el marino, etc...
se nos presentan aislados. A falta de la indicacion de velamen blanco o negro, Unicamente
por la belleza y el valor del aparejo, no deberiamos decantarnos por la opcion de beatitud.
Como se havisto, la belleza, la dulzura, tienen significados ambivalentes tanto de beatitud
como de tentacion en funcion del acompafiamiento de otros elementos. Téngase en cuenta
que tampoco se nos dice si hay perfumes, cruces o alabanzas de fe pintadas, ya que
Arnaldos aln no se ha acercado lo suficiente en los versos conservados por el romance.

Sin embargo, seria factible especular una respuesta con los datos que conocemos.
El romance cumple con el topos iniciatico de nave sin piloto efectivo, porque un marino
no se basta a si solo para gobernar una galera. Nos falta su descripcion, si se tratara de
alguien anciano o hermoso y en habito decorado con la cruz, ya tendriamos la respuesta.
Ayuda que a bordo de la galera ni vaya una dama hermosa ni un monstruo, motivos
arturicos asociados a la tentacion luciferina. En vez de esto, la Unica caracterizacion del
marino es su canto balsdmico (escena similar en Tristan en Prose (1/311, 8-12) sobre la
mar, peces, aves y el propio Arnaldos.

En resumen, aunque desconocemos si la galera lleva el este a popa, si esta
perfumada, si velas blancas o negras cuelgan de los mastiles o laadornan cruces, sabemos
que se trata de una escena pacifica, donde la galera y el marino producen un efecto
balsdmico en derredor y en esto no hay embarcacion infernal que no provoque
tempestades, nieblas o traumas en el entorno, en definitiva malos agleros. Como
conclusion, usando la analogia de la Vulgata, ya podriamos aventurar las intenciones de

3 “Succes in the testing and proof allows the candidates to proceed to the next step: reunion with their
fellows, and ultimately with the creator or the Creator ship” (Guiver-Bond 50).

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 216-246



Miguel Borja Morales 235

la nave: toda la simbologia que rodea la vision del Infante Arnaldos parece indicarnos
gue se encuentra ante una nave santa de entrenamiento y quiza al propio Cristo a bordo.

E) Alli hablé el infante Arnaldos, bien oiréis lo que dira:/ —Por tu vida, el marinero, digasme ora
ese cantar.

Como ya he sefialado, puede interpretarse que la voluntad del Infante Arnaldos es
probar su valor espiritual, aceptar la [lamada de la busca.

F) Respondiole el marinero, tal respuesta le fue a dar:/ —Yo no canto mi cancién sino a quién
conmigo va

Interpretado como la exigencia de fe para acompafar a Cristo. EI marino ejerce
un aviso a modo de preparacion para el héroe en tanto que “testing vessel” santo. Es la
exigencia de la fe para someterse a las tentaciones previstas, para embarcarse en la prueba
y salir airoso como elegido de Dios.

Probablemente de haberse conservado la version completa, en los siguientes
Versos nos encontrariamos con admoniciones propias de una nave santa, como las
siguientes:

Si garde bien que tu ne tiegnes compaignie
a homme nul qui ne porte tel signe. Car il nest
pas de dieu qui o lui ne le porte
(ESG 94/4-5) (Guiver-Bond, 27)

Di va qui veuz dedens moi entrer grade que tu
soies plains de foi car ie sui teus quil na
en moi se foi non & creance ne tant en quant
iou guenchirai en tel maniere que tu nauras de
moi soustenance ne tant ne quant anchois te
faurai in quelconques lieu que tu seras acon-
seus en mescrance de quel eure que ce soit.
(ESG 121/7-12) (Guiver-Bond, 44)

2.2.1.4. Conclusién mistica

A modo de conclusion, podria decirse que la Divina Providencia propulsa la galera
y establece el Plan iniciatico o argumento (en términos literarios) del romance, en tanto
guia al creyente, en este caso Arnaldos, por el refuerzo de su intimo compromiso cristiano
hacia el mas alto destino que es la salvacion. Es un trabajo propio de héroes y asi queda
de manifiesto en el ciclo arturico. No todos estan Ilamados a dejarse transformar por la
ventura, porque se fracase o se tenga éxito, el héroe va a quedar necesariamente exiliado
social y espiritualmente de su entorno. ¢Quién vuelve del mas alla, habiendo trascendido
el mayor misterio del Altisimo, tal y como se fue?

En este sentido, es probable que el romance del Infante de Arnaldos tenga una
estructura argumental y poética con las siguiente fases modélicas esenciales en la materia
de Bretafia: la vision de la ventura que conocemos, a la que seguirian las tentaciones
alternativas (inicio de la primera que también conocemos), el exilio hacia la prueba, la
prueba en si mismay, si cumple como héroe y esta en su destino, serd un elegido de Dios
en la nave de Salomon o de la Iglesia, de donde volvera transformado en héroe del panteén
caballeresco cristiano.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 216-246



Miguel Borja Morales 236

Ademas de la Vulgata y la literatura artarica, modelos ibéricos que nos pueden
servir de guia son La Faula o el Blandin de Cornualles para no tener por excéntrica mi
propuesta.

3.- El rey de Aragon: interpretacion politica

[...] no conviene olvidar que el sentido originario de una composicion puede verse alterado
cuando es empleada en un contexto distinto. Asi, por ejemplo, no es extrafio que la glosa afiadida
en una adaptacion confiera al poema un sentido especifico y distinto del original [...].

(Urena Bracero, 10)

Si bien la variante fragmentaria pura no aporta mucha informacién sobre el motivo
de su aislamiento, existe la version trunca que recoge Agustin Duran. En ella el marinero
encomienda a Dios la salvacién de su galera frente a una serie de geografias costeras de
mal aguero:

-Galera, la mi galera, Dios te me gaurde de mal,

de los peligros del mundo sobre aguas de la mar,

de los llanos de Almeria del estrecho de Gibraltar,

y del golfo de Venecia, Yy de los bancos de Flandes,

y del golfo de Ledn, donde suelen peligrar. (Durédn 153)

Duran data esta variante en la primera mitad del siglo XV vy la inspiracién en la
ocasion del desastre naval de Ponza (1435), donde la escuadra de galeras de Alfonso de
Aragon fue derrotada en las aguas del golfo de Gaeta y el propio rey hecho prisionero. A
cuento de la glosa geografica del marino, esta reformulacion ha cambiado el sentido
artarico por un significado doctrinal, si tenemos en cuenta la sugerencia del erudito y
bibliofilo.

Sin embargo, la refundicion permanece integrada en los pardmetros del género de
Bretafia, puesto que no ha perdido el sentido profético y revelador de un destino y la
invocacion a Dios para su salvacién, aunque el verdadero estimulo poético haya sido una
coyuntura politica cuya lectura subyacente cambia el sentido de toda la version.

Dicho lo anterior, lo méas probable es que el recurso al final trunco obedezca a una
reformulacion estratégica del siglo XV para que la variante de Bretafia adquiera un nuevo
sentido. Menéndez Pidal sostiene que habia “entre los siglos XV y XVI , un gusto muy
difundido por las versiones truncas”(Menénez Pidal 1953,73-75). Agustin Duran, como
ya he comentado, la supone de primera mitad del siglo XV, y, por ultimo, la “copiada
entre las obras de Juan Rodriguez del Padron, fechada entre 1430-1440” (L6pez Guil,70-
71) nos ayuda a concretar que al menos el inicio maravilloso incluido en la trama
novelesca ya era conocido al principio del siglo XV.

¢Puede tener otro sentido distinto a un dezir politico del Quinientos, abortar una
trama aislando las estrofas de la ventura, de la galera, del marino y del cantar de un
antiguo y archiconocido poema, simplemente por el gusto de unos versos enigmaticos y
encerrados en si mismos?

Esté estudiada “la existencia de una tradicion bien establecida en el horizonte de
expectativas de los lectores y oyentes de poesia cancioneril que borraba las fronteras entre
los géneros o actualizaba composiciones de viejos poetas para interpretar a través de ellos
la realidad politica circundante [...] y que llevé a reciclar- o mejor dicho a proponer
lecturas renovadas- viejos poemas para situaciones nuevas” (Morras Ruiz-Falco, 360).
Traigo a colacion de nuevo el siguiente parrafo por si hay reticencias a la hora de aceptar
que lo fabuloso haya servido para esconder coyunturas de estado:

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 216-246



Miguel Borja Morales 237

Aun siendo fieles en cierto modo a la tradicion de género caballeresco, los autores
explotarian otros registros narrativos a partir de esos materiales [...] se proponian
desbordantes fantasias, o incluso se ensayaban las posibilidades de géneros como
instrumento de propaganda politica a través de la glorificacion genealdgica vy el
relato fabuloso. (Garcia Montalban, 163)

Si continuamos con la clave politica podriamos tener la solucion automatica a la
anterior cuestion:

Se imponia una aproximacion indirecta al asunto. Por tanto, un poeta prudente,
[...] trataria de presentar la realidad a la que remiten sus consejos [...] de forma
velada, no demasiado para que pudiera ser identificada y el destinatario elegido
reconociera el sentido de sus versos, pero lo suficiente para que al mismo tiempo
esa misma realidad quedara escamoteada ante lectores hostiles o su interpretacion
fuera modificada si la coyuntura también cambiaba. (Morras Ruiz-Falco, 342)

De esta manera, los dos requisitos del poema politico pueden confluir en la version
trunca: un viejo poema del roman courtois, una adaptacion sutil (en este caso tomar las
estrofas de la materia de Bretafia y su final abierto), tan ambigua que ha sembrado
confusion hasta hoy dia, pero que en realidad solo estd “velada” para aquéllos que
“conocen las circunstancias externas a las que remite o bien cuando el poema se sitiia en
una serie de textos para algunos de los cuales podemos precisar los hechos a los que se
remiten” (Morras Ruiz-Falcg, 342).

La gran maestria de este autor fue encontrar la aplicacion y correspondencia
poética a una situacion politica concreta, es decir, seleccionar el material idéneo y
adaptarlo a unarealidad. Y es que el poeta también se siente con responsabilidad politica
y durante toda la Edad Media la ejerce, cercay lejos de las mesas reales y sefioriales, en
ocasiones como paniaguado, propagandista, “vindicario”, censor, panegirista, etc... De
forma que el poeta, para crear su romanceado decir, ha escogido al Infante Arnaldos, la
jornada cetrera en la vispera de San Juan, la playa o landa, la galera de orfebreria, el canto
del marino y como colofén su respuesta embaucadora, y con solo estos mimbres se esta
dirigiendo a alguien y refiriendo una coyuntura, una censura o una advertencia politica.

Existen elementos faciles de interpretar politicamente: el infante Arnaldos
caracteriza a un heredero o hijo legitimo de un rey. A mayor abundamiento, ejercitando
la aficion y recreo de todo noble. Otros elementos, sin embargo, entrafian una mayor
dificultad en la decodificacion: ¢cuales pueden ser los significados politicos de una
embarcacién de orfebreria y filigrana a imagen y semejanza de las navetas solemnes de
las mesas reales, una saloma hechizadora y un final ambiguo?

3.1 La nave-Estado
En este sentido, de la misma forma que la galera literaria es simbolo de la nave de
la Iglesia en un contexto, en otro contexto también tiene el significado de Gobierno y
Estado.

Segun una larga tradicion, a partir de la nave-Estado de Alceo (s. VII a.C))
recogida en la Repulblica de Platén y de la XIV Oda de Ovidio a las Coplas de
ifigo de Mendoza a los Reyes Isabel y Fernando que establecen una notoria
analogia entre la navegacion marina y los avatares de la vida politica, las naves
alegoricas y los naufragios encontraran un cuantioso y variado empleo como

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 216-246



Miguel Borja Morales 238

trasposicion conceptual de inspiracion moralista del dificil curso de la vida
humana. (Sarmati, 191)

Concretamente, la nave como simbolo politico de un Estado es utilizada en
muchisimos dezires durante el siglo XV.

Entre los ejemplos acaso mas evidentes se encuentra el de la imagen nautica. En
los tratados de regimine principium, comenzando por el de Santo Tomas, la nave
representa al gobierno de un pais o al pais mismo, y asi aparece en numerosisimos
poemas cancioneriles , de los que méas conocidos son los de Gdmez Manrique,
pero que también puede encontrarse en la obra de Gonzalo Martinez de Medina o
en Villasandino. (Morrés Ruiz-Falco 354)

Dentro de la interpretacion politica, las variantes fragmentarias voluntariamente
desconectadas del roman courtois en el siglo XV tienen alguna diferencia. En la variante
politica que recoge Duréan hay un aviso por parte del marinero de los peligros del mundo
en su cantar (conservando el tono de la matriz hipotética del Arnaldos arturico y la funcién
de los marinos sobrenaturales en él). Es una advertencia profética

Relacionados con los poemas doctrinales se encuentran los que claramente pueden
definirse como politicos. Como aquéllos, en estos se pretende transmitir un
mensaje que puede ser un elogio ante unos hechos concretos y mas generalmente
una critica o un consejo sobre cémo actuar muchas veces presentados como una
prevision de futuro o dicho de otro modo como una profecia mesianica. (Morras
Ruiz-Falcg, 341)

Por el contrario, la otra version trunca, la mas engimatica, canta los inicios de una
aventura, de una empresa para un noble archiconocido cuya historia poética es la de
reivindicar para si la Aquitania y conquistar el reino de Beaulande de manos enemigas.
Es, por tanto, una expectativa, una llamada (conservando también el hilo originario de la
busca) la de la vision marino-galera, que ya vimos que podremos interpretar como un
Estado o el gobierno de un Estado.

Las versiones fragmentarias contintan con el marino que guia la preciosisima
nave-Estado, personificacion del dirigente, sea rey u otro cargo (Foucalt, 128) y que
interpreto que la gobierna a la deriva, por cuanto falta tripulacion y “a tierra quiere
llegar”, manifestando la voluntad obstaculizada por llegar a buen puerto. Y el canto o
saloma, verdadero dezir, cuyo contenido es la propia llamada de atencién politica: el
discurso velado. Leemos que el dirigente-marino maravilla el entorno con su saloma, que
no es otra cosa que un agente providencial que muestra, informa, enumera, aconseja, y
por eso dize un cantar (Darbord,64), para conseguir la atraccion del Infante a una causa
cuya oportunidad es tomar la nave, embarcarse en el mando: “Yo no digo mi cancién sino
a quien conmigo va”.

Teniendo en cuenta todo ello, ademas de que su factura es de la primera mitad del
siglo XV, que los romances son primeramente aceptados en la Corona de Aragon y que
Duréan sugiere una efeméride militar de Alfonso V de Aragén como inspiracion para una
version de la variante trunca, al calor también de tantos romances del Quinientos que lo
tienen por protagonista, cabe probar si todo lo dicho encaja en la vida del primogénito de
don Fernando | de Trastamara.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 216-246



Miguel Borja Morales 239

3.2 Vida de Alfonso de Aragén hasta 1443

Alfonso nace en Medina del Campo en 1396. Su padre, Fernando de Trastamara,
era hijo segundo de Juan | de Castilla y sobrino materno de Martin | de Aragon. Pese a
estos lazos, le pesaba méas ser segundon, por lo que hasta 1406 no pasé de grandisimo
terrateniente y rentista. En 1406, la muerte de su hermano, el rey Enrique IlI, le hizo
regente de Castilla junto con la viuda Catalina de Lancaster.

Alfonso tuvo cuatro hermanos (Juan, Enrique, Pedro y Sancho) y dos hijas
(Leonor y Maria) para los que Fernando de Trastdmara prepard grandes destinos. De
hecho, es el precursor de un fastuoso linaje de gobernantes inédito hasta la fecha: los
[lamados Infantes de Aragon. Alfonso y Juan fueron reyes de Aragon y éste dltimo,
ademas, rey consorte de Navarra; Enrique, duque de Villena y Gran Maestre de la Orden
de Santiago; Leonor se desposo con Eduardo | rey de Portugal; Maria hizo lo propio con
Juan 11, rey de Castilla; Pedro y Sancho murieron jovenes, y aun asi, el primero ostentaba
el ducado de Alburquerque y el segundo era Maestre de la Orden de Alcantara.

En 1412y gracias al Compromiso de Caspe, Fernando es nombrado rey de Aragon
hasta su muerte en 1416. Le sucede su primogénito Alfonso, reinando hasta su muerte en
1458.

Los primeros rasgos de Alfonso son los de un infante famoso en su obsesién por
la caza y ansioso de probar la fortuna de caballero cortés, en lo que fue tildado de “gran
revolvedor” por el Marqués de Santillana. Alfonso, como rey, veré la oportunidad para
llevar a cabo grandes empresas y por meritos propios alcanzar su destino. A la luz del
roman courtois nos encontramos con la personificacion de un modelo de caballero
dispuesto a la ventura: “Nnecesitaba urgentemente encontrar un objetivo [...] que
satisficiera su propia sed, frustrada hasta entonces, de accion y aventura” (Ryder,72)

Antes de 1420, Alfonso forzo en varias ocasiones el enfrentamiento con Génova.
En los tira y afloja sobre la conquista de Cerdefia y Corcega y la pacificacion de Sicilia
se fueron consumiendo los primeros afios de su reinado (1416-1418). Catalufia y Valencia
se oponen a su empresa y el Consejo Real se muestra dividido. La suerte cambia de 1418
en adelante: “Nunca fueron los augurios mas propicios para los suefios de una aventura
mas alla de los mares” (Ryder 89). El rey, que habia puesto su imaginacion “hacia las
lejanas costas del Mediterraneo” (Ryder, 79) empezaba a ver materializadas en forma de
escuadras de galeras “su ansia de enfrentarse con enemigos reales” (Ryder, 79). A pesar
de todo, la organizacién no fue facil. La politica del rey seguia sin estar bien vista por un
sector amplio e importante de sus reinos (Ryder 108). El partido que se oponia a esta
ventura era eficaz mediante tacticas dilatorias e incumplimientos de érdenes. No obstante,
en el patrimonio real habia dinero (dote de Maria de Castilla, anticipos, beneficios
clericales), y de Valencia consiguidé un nuevo aval. Aun asi, la oposicion de amplios
estamentos de la Corona consumio otros nueves meses hasta que en 1420, “el 13 de mayo
dirigid sus galera, entre toques de trompeta y con las adornadas banderas ondeando al
viento, hacia los cantos de sirena de la fama y la aventura que le llamaban desde costas
lejanas” (Ryder, 99)

Ya en la isla de Cerdefia, “visiones incomparablemente mas grandes, de repente, lo
habian deslumbrado” (Ryder, 105): la posibilidad de ser rey del opulento y precioso Reino
de Napoles. Y es que “llegd a L™ Alguer una embajada de Giovanna Il de Napoles
suplicandole a Alfonso que la rescatara de sus enemigos con la promesa de adoptarle
como heredero de su desafortunado reino” (Ryder, 105)

Fue el enviado del senescal, Antonio Carafa, [...] quien tomé el barco hacia

Cerdefia llevando consigo un trofeo que relucio ante los ojos de Alfonso como el
vellocino de oro. Carafa, apodado con mucha propiedad “Malizia”, habilmente

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 216-246



Miguel Borja Morales 240

describio el triste aprieto en que se encontraba una reina abandonada por todos, su
coronay su vida en peligro a menos que algun caballero se apresurara a rescatarla
con arrojo.” (Ryder, 107)

Como venia siendo habitual, hubo oposicion a esta empresa, pero “habiendo
vencido a los escépticos, Alfonso declaro su resolucidn de rescatar a Giovanna y de ganar
un nuevo reino por él mismo” (Ryder, 108)

A principios de 1421 Alfonso estaba en Sicilia, aconsejado para que no llevara a
cabo el rescate de Napoles. Sin embargo, continud los preparativos politicos, econémicos
y militares que considerd necesario para llevar a cabo esta empresa. EI 8 de julio de 1421,
las galeras de Alfonso, rey de Aragon, atracaban en la bahia de Napoles con todo boato
imaginable y “al dia siguiente confirmé su dominio. Giovanna ratificé la adopcion y los
derechos que le correspondian como heredero” (Ryder, 124) Sin embargo, la misma reina
le despojaria de este titulo en 1423. Este y otros reveses militares le obligaran a abandonar
Néapoles.

Pero en la mente de Alfonso siempre estaba la ventura de Sicilia y de N&poles
aunque muy a pesar de gran parte de sus subditos peninsulares. De 1424 a 1432, fecha en
la que consigue volverse a embarcar, es un periodo de negociaciones, dilaciones,
oposiciones, acuerdos, en fin, de politica real con las distintas cortes para imponer de
nuevo la ventura a la que se sabe llamado. El 6 de abril, la inefable y zarandeada
Giovanna, revocaba a Luis de Anjou como su heredero al trono de Napoles y volvia a
poner en su lugar a Alfonso de Aragdn. El 2 de febrero de 1435 Giovanna fallecid y se
descubri6 a su nuevo heredero: René de Anjou. Durante este tiempo, Alfonso se habia
mantenido en la mar, por asi decirlo, residiendo en distintas ciudades de Sicilia, siempre
con las galeras a punto en expediciones y escaramuzas en el Mediterraneo. El
nombramiento de René de Anjou para Napoles no importd lo mas minimo a Alfonso,
quien se reivindic6 como rey de Napoles ante enemigos y amigos. Estaba preparado para
conquistar Napoles, pero se le resisti6 la ciudad de Gaeta y decidio llevar la guerra contra
los angevinos de René de Anjou y su aliada Génova a alta mar. Y en la isla de Ponza se
trabd el desastre naval para Alfonso, que, segiin Durén, puede recoger la version trunca.
Termino prisionero del dugue de Miléan, Filippo Maria de Visconti. En 1436, de forma
incomprensible, Visconti no sélo libera a Alfonso y a su hermano Juan sino que llega a
una alianza con su prisionero real para conquistar Napoles. Este cambio tan radical de
conducta en su noble carcelero le parecié a Alfonso obra de un “misterio divino”.
Conociendo el caracter supersticioso y las aficiones astroldgicas del Visconti, no seria
extrafio que tomara esta decision después de levantar una carta astral sobre el alto destino
de Alfonso de Aragon en Napoles. Prediccion que confirmaria aqualla del astrélogo al
inicio de su reinado en Valencia. El 23 de febrero de 1443, por fin, Alfonso de Aragon es
nombrado rey de Néapoles.

3.3. Héroe de la gesta y rey de Napoles

Las similitudes entre la vida literaria de Arnaldos y la biografia de Alfonso de
Arag6on son asombrosas. Arnaldos y Alfonso nacen primogeénitos y linajudos. Tanto
Arnaldos y sus hermanos como Alfonso y los suyos tienen la fama de espléndidos y
valientes caballeros. Los inicios de todos estos infantes pasan por encontrar sus propias
fortunas, sus reinos, espoleados por padres ambiciosos con conciencia de paterfamilias.
Y todos terminaran afiadiendo magnificos blasones a su Casa.

Garin de Monglane inicia un portentoso linaje de infantes y gobernantes a través
de sus hijos Arnaldos, Milon, Renier y Girart. Los aspectos politicos de la tradicion
poética de Arnaldos le sefialan como primogénito de Garin, sefior de Monglave, y sobrino

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 216-246



Miguel Borja Morales 241

del duque de Aquitania. Ya sabemos que en el caso concreto de Arnaldos, la busqueda de
empresas en las que medir su valor y ganar fama y status le haré ser duque de Aquitania,
conquistar el reino costero de Beaulande y hasta casarse con la princesa heredera de este
pais.

Por su parte, Alfonso, infante primogénito del rey de Aragén ‘“necesitaba
urgentemente encontrar un objetivo [...] que satisficiera su propia sed, frustrada hasta
entonces, de accion y aventura” (Ryder, 72). Alfonso es adoptado por Giovanna Il como
su heredero en el reino de Napoles. No sin victorias y reveses militares, prisiones, huidas,
y hasta encantamientos y misterios divinos (véase que en la vida de Alfonso también hay
un Prodigdn en la persona de Filippo Maria Visconti), Alfonso conseguird ser nombrado
rey de Aragon y de Napoles.

Evidentemente el autor de la version trunca se revelaba como un maestro en su
arte. Demostraba el conocimiento que exigian los trovadores Giraldo de Cabrera
(Ensenhamen) y Jean Bodel (Chanson des Saisnes) por la apropiada y eficaz asimilacion
de la geste y el roman courtois de Hernaud de Bealande con la vida de Alfonso de
Aragon; asimismo, identificar a un infante de la realeza con Arnald de Beaulande tendria,
por lo menos, un precedente confirmado en las invectivas poéticas del trovador Bertrand
de Born (1140-1215), quien ya utilizé en 1183 al héroe carolingio en una comparativa
politica con Henri de Court- Mantel, aunque para decir que no se parecian en nada.

3.4. Lalirica de la politica real

Teniendo en cuenta la cita de Alan Deyermond que encabeza este articulo, esto
es, “ninguna obra de arte nace, ninguna existe en un vacio, todas se componen y se
reciben dentro de un contexto determinado” (Dumanoir,75) y, presumiendo que el poeta
buscara en su taller dotar al viejo poema de un nuevo sentido velado (Morras Ruiz-Falco,
336), paso a desarrollar una interpretacion politica para la versién trunca.

Podriamos descodificar en clave politica los enigmaticos versos de esta manera:
A Alfonso, en la busca de su ventura, se le aparece el Reino de Napoles sobre las aguas,
simbolizado por la galera, preciosa como naveta de mesa real, a la deriva, con solo un
tripulante, diziendo (describiendo y enumerando) en un cantar el dolor de una reina por
la desdicha de su reino cristiano a la vez que las maravillas que atesora, con el mismo arte
seductor que hiciera Malizia Carafa, capaz de fascinar a su entorno (aves, peces) y
pacificar vientos y mar.

Este dezir o canto politico de socorro y de promesas, una vez ha logrado conmover
hasta la ansiedad a Alfonso (“por tu vida, el marinero, digasme ora ese cantar”), le
conmina a embarcarse en la empresa de gobierno aceptando los riesgos de socorrer a la
reina Giovanna Il y solo asi conseguir los dones y la gloria de ser rey de Néapoles.

Es por tanto plausible una lectura en clave politica del romance. ElI poema es
propagandistico y cortesano, donde se compara a Alfonso con un héroe afortunado de la
gesta francesa y de forma exaltada canta su destino y las excepcionales consecuencias de
ganar Napoles: honor y fama de héroe para el rey y lo que el propio rey quiere que
entiendan sus banqueros y las cortes de sus reinos, es decir, una empresa
extraordinariamente lucrativa.

El romance finaliza aqui, teniendo en cuenta dos motivos posibles: primero, que
el viejo poema seguiria con argumentos arturicos o greco-bizantinos incompatibles con
una polisemia semantica o textual tipica de su genero; segundo, que se trata de una
creacion previa a la consecucion de Napoles por Alfonso, aquéllos afios que van desde
1417 a 1443 en los que el Rey y sus partidarios maniobran para doblegar a la oposicion
de sus reinos en su voluntad de ganar el Mediterraneo para Aragon.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 216-246



Miguel Borja Morales 242

De ser esto tal y como propongo, la adquisicion de este doble sentido politico por
medio de la reformulacion de un viejo poema no seria un hecho aislado o inaudito en las
Cortes. Los cancioneros, el roman courtois, recogen una tradicion cifrada de implicacion
en las empresas reales y en los asuntos del reino (Morrés Ruiz-Falco, 336), también en
la casa Trastamara de Alfonso de Aragon:

Esta labor no necesariamente tuvo que obedecer a motivos puramente estéticos,
como podriamos pensar a priori en una actividad como la poesia, sino que la
interaccion con la politica y con los sucesos cotidianos se mezclé en grandes dosis,
dotando a la lirica cancioneril de época de los Trastamara de un particular barniz
apologeético y propagandistico favorable sobre todo a los monarcas reinantes. (
Pérez Rodriguez, 293)

En este sentido, se conservan muchisimos ejemplos del recurso a las materias de
Francia y Bretafia en la politica, de los que entresaco algunos de los relacionados con la
Casa Real de Aragon en torno a los siglos XIV y XV.

El Sermd per lo passatge de Sardenya e Corsega de Ramédn Muntaner estuvo
inspirado en la cancion de gesta Gui de Nanteuil y concebido para aconsejar al rey Jaume
I1'y a su hijo el Infante Alfonso (futuro Alfonso 1V) en los preparativos de la campafia
sarda y animar a la nobleza catalano-aragonesa a apoyar esta empresa mediterranea:

El 1322 escrivi el Sermd per lo passatge de Sardenya e Corsega, de tall épic, per
a encoratjar Jaume Il a conquerir I"illa de Sardenya, que el papa Bonifaci VIlII
havia concedit a la Corona d “Arag0. El Sermd, escrit en vers provencal i format
per 240 versos alexandrins, imita la métrica de la cang6 de gesta francesa Gui de
Nanteuil, i es considera que podia ser per a ser cantat amb la tonada d"aquesta
canco, pero el contingut aplica les formes externes de la predicacié cristiana a la
didactica politica, un exercici que practicaren els reis catalans des dels temps de
Jaume 1.4

Otro ejemplo lo encontramos en La Faula, novela en verso provenzal escrita y
protagonizada por el mallorquin Guillem de Torroella antes de 1375, que utiliza la
Vulgata artirica, la materia de Bretafia y las gestas para el desarrollo de su ventura en el
mas alld. A primera vista La Faula empieza narrando la ventura del noble Guillem a
lomos de una ballena desde la playa de Séller hasta I"llla Encantada la noche de San Juan.
Ya en la isla una serpiente lo lleva hasta el rey Arturo y su hermana Morgana. Guillem
encuentra a un rey Arturo joveny triste empufiando a Excalibur. El rey Arturo le confiesa
que cada afio le visita el Santo Grial que lo rejuvenece con el “manna del cel” pero que
su melancolia se debe a la pérdida de los valores de la caballeria en el mundo. Guillem
vuelve a Mallorca con el encargo de contar todo lo que ha visto y oido.

Todo ello se sucede a lo maravilloso: islas ocultas a la geografia, animales
parlantes, héroes literarios, viajes sobre monstruos, hadas, decoraciones suntuosas, el
Grial y otras leyendas bretonas. Sin embargo, tal y como propongo para la version trunca
del Infante Arnaldos, puede que los materiales arturicos de la Faula encierren una clave
politica ajustada a la reintegracion por la fuerza del reino de Mallorca dentro del reino
catalano-aragonés en el siglo XIV (Vicent Santamaria 2007).

La balada En seumeillant m’avint une vesion, escrita alrededor de 1391 por el
compositor de cortesano Trebor, se inicia con la vision de un dragdn alado mas victorioso

4 En linea: https://www.enciclopedia.cat/gran-enciclopedia-catalana/ramon-muntaner.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 216-246



Miguel Borja Morales 243

que Alejandro Magno, simbolizando a Juan | de Aragén, y termina estimulando la
expedicion del rey a la isla de Cerdefia con los siguientes versos:

Et pour douner au songe conclusion,

le passage qui ert sanz moult atandre

en Sardigne nous mostre que d’ Aragon

fera soun cry partout doubter et craindre,

car puisant est en terre et mer par renon,

larges en dons, et ayme sans oublie,

armez, amors, damez, chevalerie. (Gbmez Muntané, 115-116)

Gracias al racimo de héroes de la balada Se July Cesar, Rolant et roy Artus del
mismo autor, se puede comprobar, una vez mas, la cercania de la materia de Francia y
de la materia de Bretafia a los acontecimientos politicos de la mano de los poetas
cortesanos.

Un ultimo ejemplo es el del Siti Perillos, la silla peligrosa de la Mesa Redonda del
rey Arturo, que, segun la leyenda, sélo podria ocupar el caballero Galaz, un hombre de
probada fe, elegido por el Santo Grial para su vision.

Los poetas de Alfonso de Aragdn se sirven de esta alegoria artirica con una
intencion politica, donde el Siti Perill6s representa el reino de Néapoles y Alfonso,
identificado con Galaz, es el elegido para ocuparlo (Capilla Aledon, 84 y ss).

3.5. El momento felicisimo
3.5.1 Espacio
Por ultimo, y derivado de todo lo expuesto hasta ahora, cabe conjeturar el
momento de creacion de la version fragmentaria pura.

Contaba Gonzalez Marti, retomando los escritos del Padre Mariana, que poco
tiempo después del ascenso del Magnanimo al trono de Aragén, una noche, tras
el nocturno yantar, y estando el joven rey y su esposa reunidos en tertulia en los
Jardines del Real, se allegaron a ellos inspirados poetas, sabios hombres de
ciencia, astutos politicos, osados guerreros y artistas, que venian a cultivar el
valor, ingenio y talento del rey Alfonso. En esta tertulia, el rey escuchd, atento,
las galanuras lemosinas con que un bardo provenzal le exponia el caso singular de
la silla vacia del rey Arturo, en la cual sélo podria sentarse un hombre sin par [...]
cuando [...] se levanto el sabio matematico de la corte y dijo:

[...] El cielo, rey don Alonso, te pronostica grandes cosas y maravillosas. Los
hados te llaman al sefiorio de Napoles, que sera breve al principio; no te espantes,
no pierdas el &nimo. Dérsete [ha] cierta silla, grandes haberes, muchos hombres.
Vuelto que seas el reino, seran tan grandes riquezas que hasta a tu cazadores y
monteros dards grandes estados. Confiado en Dios pasa adelante a lo que tu
fortuna y destino te llama, seguro de todo sucedera prosperamente y conforme a
tu voluntad y deseo (Gonzalez Marti 1952, I1I: 12; Mariana 1791, VII, 1.XX).
(Capilla Aleddn, 82)

A primera vista podemos ver al circulo mas cercano al rey fomentando sus
expectativas y sus empresas a través de las habilidades de cada uno, conducta
consustancial al hecho de que juglares, trovadores y ministriles del siglo XIV aspiraban
a estar en la nébmina del rey, abandonando su pasado itinerante para formar parte de la
corte. Con maés detalle se comprueba, en primer lugar, como ya he sefialado, la existencia

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 216-246



Miguel Borja Morales 244

de poetas en la corte con conocimientos de la Vulgata artdrica y de su uso politico. No es
algo excepcional en la Corona de Aragén, ya que

des del darrer ter¢ del s. XII [...] ja es coneixia a Catalunya les narracions
novel.lesques de la materia de Bretafia amb les seues grans figures como el rei
Artus, la reina Ginebra, Lancelot, Gavain, Erec, Tristany i Iseut i la meravellosa
llegenda del Graal. (Martines Peres, 23)

Y este interés por el ciclo artdrico justo “se renueva con fuerza mayor en los siglos
XIV'y XV” (Cuesta Torres, 125). A modo de ejemplo, el rey mas longevo de la casa real
de Aragon en el siglo X1V, Pedro el Ceremonioso, solicitaba “bells lebres e llebreres de
Bretafia” y en su biblioteca se almacenaban fragmentos del Lancelot, del Lancelot y
Carados, el Tristan en prosa, y la Queste del Saint Graal completa y dos ejemplares de
La Tabla Redonda completos (Riquer Permanyer, 117).

En segundo lugar, esta alocucion del astrélogo de la corte nos daria la idea exacta
de por dénde van los tiros en el canto del marinero si lo escuchasemos con los mismos
oidos politicos y caballerescos de Alfonso de Aragon.

3.5.2 Ocasién y tiempo

De concederse que esta version aislada da noticia alegorica de la oportunidad
napolitana para Alfonso de Aragon, tuvo que ser inspirada entre 1420, fecha post quem,
y el afio 1443 como fecha ante quem, porque, insisto, daria sentido a su truncamiento el
que la empresa de Népoles estuviera inconclusa y, en consecuencia, el destino del héroe
aun por probarse. Y es que por su plausible naturaleza politica o noticiera seria
contemporanea a los hechos que alegoriza, tal y como ocurre con el resto de romances
alfonsinos como el Arzobispo de Zaragoza, Las Quejas de Alfonso V (Marin Padilla y
Pedrosa Bartolomé, 169-184) y la version trunca que recoge Agustin Duran.

En un espacio cortesano (Perea Rodriguez, 293) y en un momento parecido al
arriba descrito, algun genio poético pudo tener la feliz idea de identificar a Alfonso de
Aragon con el Infante Arnaldos, es decir, con Arnaldos de Belanda, y dotar a su prueba
artarica de un nuevo sentido siguiendo la obsesién de Alfonso por el Reino de Napoles,
su ventura.

Por ultimo, todo esto deberia valernos para comprender el motivo de reformular
un viejo poema de antiguo héroe en una version trunca, la mas enigmatica del romancero.
Es plausible que la reformulacién naciera para ser fugaz, por estimarse solo en la
coyuntura politica a la que estaria dedicada, pero su belleza la volvié eterna.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 216-246



Miguel Borja Morales 245
Obras citadas

Burguess Sheridan,Glyn. Contibution a I"etude du vocabulaire pre-courtois. Publications
romanes et francaises 110. Geneve: Droz, 1970.

Camara i Sempere, Héctor y Llorca Tonda, Maria Angeles. “Relatos hagiogréficos de un
héroe épico: Guillermo de Tolosa.” Cuadernos de Investigacion Filoldgica 37-38
(2011-2012): 61-96.

Caravaca, Francisco. “Tres nuevas aportaciones al estudio del Romance del Conde
Arnaldos.” Boletin de la Biblioteca de Menéndez Pelayo 49 (1973): 183-228.

Capilla Aleddon, Gema Belia. “Alfonso V el Magnanimo y el Siti Perillds (1422-1458).”
SCRIPTA. Revista Internacional de literatura i cultura medieval i moderna, 9
(2017): 81-112.

Caso Gonzalez, José. “La génesis del Lazarillo de Tormes” Archivum 16 (1966): 129-155

Correa Ramén, Amelina. “La prosa literaria de Pedro | a través de los romances”. Actas
del 111 Congreso de la Asociacion Hispanica de Literatura Medieval. Salamanca:
Universidad de Salamanca, Biblioteca Espariola del Siglo XV, Departamento de
Literatura Espafiola e Hispanoaméricana, 1994. I: 269-276.

Cuesta Torre, Maria Luzdivina. “Tristan en la poesia medieval peninsular.” Revista de
Literatura Medieval 9 (1997): 121-143.

Darbord, Bernard. “Decir y Cantar: sobre la practica del Exemplum en el Laberinto de
Fortuna (Juan de Mena).” Estudios Romanicos 11 (1999): 61-70.

Cléasica. Madrid: Alianza Editorial, 2024.

reinado de Pedro el Ceremonioso (1336-1387).” Imagenes de Francia en las letras
hispanicas: [Coloquio celebrado en la Universidad de Barcelona, 15 a 18 de
noviembre de 1988]. Francisco Lafarga coord. Barcelona: PPU, 1989. 115-126.

Dumanoir, Virginie. “Textos poeticos romanceriles del siglo XV dentro de la variatio
cancioneril”. Actas del XIV Congreso de la Asociacion Internacional de
Hispanistas. Isaias Lerner, Roberto Nival, Alejandro Alonso coords. New York,
2004. 1:75-84

Foucalt, Michel. Seguridad, Territorio, poblacion. Madrid: Akal, 2008.

Fradejas, José. “Bahlul y Walter de Espafia II” Archivo de Filologia Aragonesa 32-33
(1983): 7-31.

Garcia Montalban, Antonio. “Discursos de lo maravilloso. Esteban de Arteaga y los
fundamentos de la ficcion historicista romantica.” Cuadernos de Bellas Artes
2015. http://www.cuadernosartesanos.org/cba46.pdf.

Gato Duran de Vicente Yafiez, Antonio. Romancero general o Coleccién de romances
castellanos anteriores al siglo XVII. Tomo I. Madrid: Rivadeneyra, 1849.
Gomez Muntané, Maricarmen. “Trébor en Aragon y Navarra”. Cuadernos del CEMYR

17 (2009): 113-24.

Guiver-Bond, Claire. The supernatural marine vessels of the Vulgate Cycle. Master’s
Thesis. McMaster Unversity Hamilton, Ontario, 1979.

Horrent, Jules. “Hernaut de Beaulande et le Poema de Ferndn Gonzalez.” Bulletin
Hispanique79-1-2 (1977): 23-52

Hoz Bravo, JesUs Javier de. Introduccion a la literatura griega. Epocas Arcaica y Lopez
Martinez, Maria ltzel. Representaciones del héroe en los manuscritos ilustrados
de Chrétien de Troyes. Tesis Doctoral. UPF, Barcelona, 2014.

Marin Padilla, Encarnacion, & J.M. Pedrosa Bartolomé. “Un texto arcaico recuperado
para la historia del Romancero: una version aragonesa manuscrita (1448) de las
Quejas de Alfonso V.” Revista de Literatura Medieval 12 (2001): 169-184.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 216-246



Miguel Borja Morales 246

Martines Peres, Vicent. La versio catalana de la Queste del Saint Graal. Estudi i Edicid.
Tesis Doctoral. Universidad de Alicante, 1993.

Menéndez Pidal, Ramoén. “Notas para el Romancero de Fernan Gonzélez.” Homenaje a
Menéndez Pelayo en el afio vigésimo de su profesorado. Madrid, 1899. I: 403-507

--- Romancero Hispanico. Tomo I. Madrid: Espasa Calpe, 1953.

--- Flor nueva de romances viejos. Madrid: Espasa Calpe, 1969.

--- Poesia Juglaresca y juglares. Origenes de las literaturas romanicas. Madrid: Espasa
Calpe, 1991.

Morras Ruiz-Falco, Maria. “La ambivalencia en la poesia de cancionero: algunos poemas
en clave politica.” Eva Maria Diaz Martinez, Juan Casas Rigall eds. Iberia Cantat:
estudios sobre poesia hispanica medieval. Congreso Internacional sobre Poesia
Hispanica Medieval, 2-5 de abril, 2001 Santiago de Compostela. Santiago de
Compostela: UP, 2002. 335-370.

Muela Ezquerra, Julian. “Atributos y funciones del mar en el viaje literario medieval.
Algunos ejemplos de la narrativa francesa. S XI1-XI1.” Cuadernos del CEMYR N°
15 (2007): 145-172.

Mussons Freixas, Ana M?. “Personajes de la épica francesa en la literatura castellana
medieval. Imagenes de Francia en las letras hispanicas” Francisco Lafarga ed.
Imagenes de Francia en las letras hispanicas: [Coloquio celebrado en la
Universidad de Barcelona, 15 a 18 de noviembre de 1988] Barcelona:
Promociones y Publicaciones Universitarias, 1989. 107-114.

Olmo Ilturrialte, Almudena del. Comentario de textos poéticos medievales. Palma de
Mallorca: Edicions UIB, 2000

Pauphilet, Albert. ed. La Queste del Saint Graal. Paris: Ed. La Siréne, 1923.

Perea Roriguez, Oscar. “El entorno cortesano de la Castilla Trastdamara como escenario
de lucha de poder. Rastros y reflejos en los cancioneros castellanos del siglo XV.”
Res publica 18 (2007): 289-306.

Pérez Priego, Miguel Angel. “Consideraciones sobre la poesia popular de la Edad Media.
Leer y entender la poesia: poesia popular. Martin Muelas Herraiz, Juan José
Gbémez Brihuega eds. Ciudad Real: Universidad de Castilla-La Mancha,
Ediciones de la Universidad de Castilla-La Mancha, 2004. 31-50.

Riquer, Martin de. Los cantares de gesta franceses. Madrid: Editorial Gredos, 20009.

Riquer i Permanyer, Isabel de. “La literatura francesa en la Corona de Aragon en el Ryder,
Alan. Alfonso el Magnanimo. Valencia: Institucié Alfons el Magnanim, 2008.

Sarmati, Elisabetta. “Santiago Fernandez Mosquera. La tormenta en el Siglo de Oro.
Variaciones funcionales de un topico.” Criticon 103-104 (2008): 345-350.

Tresanchez Ribes, Eva. Poética de La Busca en la literatura medieval francesa. Tesis
Doctoral. Universidad Complutense de Madrid, Madrid, 2016.

Vicent i Santamaria, Sara. “La faula de Guillem de Torroella: ¢ Literatura o politica?”” Res
publica 17 (2007): 341-356.

Vila Carneiro, Zaida. “El agua en la cancion de amor catalana, castellana, gallego-
portugesa e italiana.” Cuadernos de ALEPH 1 (2006): 151-166.

ISSN 1540 5877 eHumanista 65 (2026): 216-246



