
Miguel Borja Morales  216 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 216-246 

El Infante Arnaldos: héroe carolingio, caballero místico y rey de Aragón. 

Interpretaciones artúrica y política para un misterio 

 

Miguel Borja Morales 

(IS) 

 
Ninguna obra de arte nace, ninguna existe, en un vacío. Todas se componen y 

se reciben dentro de un contexto determinado  

(Alan Deyermond cit. en Dumanoir,75) 

 
¡Quién hubiera tal ventura    sobre las aguas del mar 

como hubo el infante  Arnaldos     la mañana de San Juan! 

Andando a buscar la caza     para su falcón cebar, 

vio venir una galera     que a tierra quiere llegar; 

las velas trae de sedas,     la ejarcia de oro torzal, 

áncoras tiene de plata,     tablas de fino coral. 

Marinero que la guía,     diciendo viene un cantar, 

que la mar ponía en calma,     los vientos hace amainar; 

los peces que andan al hondo,     arriba los hace andar; 

las aves que van volando,     al mástil vienen posar. 

Allí habló el infante Arnaldos,     bien oiréis lo que dirá: 

—Por tu vida, el marinero,     digasme ora ese cantar. 

Respondióle el marinero,     tal respuesta le fue a dar: 

—Yo no digo mi canción     sino a quien conmigo va. 

(Menéndez Pidal 1969, 203) 

 

A mi modo de ver, las hipótesis interpretativas (anagnórisis, immrama y 

“magicismo erótico” [Caravaca 202]) para el romance del Infante Arnaldos de final 

abrupto, dejan sin responder muchas preguntas: ¿quién es el protagonista y cuál es su 

fama o tradición literaria?,¿de qué versiones deriva el episodio?; ¿por qué no se continúa 

la acción?;¿qué público sería capaz de entender y solicitar esta versión truncada?; ¿qué 

canción es la del marinero y cuál es su sentido?.... 

Desvelar sus significados pasa, en un primer instante, por conocer su tronco u 

origen literario. De ahí, identificar la rama o familia de la que deriva esta versión concreta 

y en último lugar, apreciar su estímulo poético, es decir, el motivo por el que el poeta “ha 

puesto allí algo personal que individualiza a esa versión respecto de todas las otras.”(Caso 

González, 130). Sin contextualización y pasando por alto la averiguación del estímulo 

poético, podría aceptarse cualquier sentido a esta versión del romance. 

Para ajustarnos a un significado congruente y verosímil con la época literaria y los 

temas que la distinguen, considero importante atender al plan establecido por Caso 

González:  

 

Al estudiar el romance [del Infante Arnaldos] podemos hacer la historia del 

proceso creador que lleva a esa versión y podemos, también, analizar los valores 

literarios y la significación estética de la misma versión independientemente de 

todas las otras.” (Caso González, 130) 

 

Para ello, en primer lugar, me inclino por identificar al protagonista del romance 

del que esquejan los sucesivos Arnaldos en cuya tradición, a diferencia de nosotros, 

andarían peritos los auditorios hasta llegar al héroe del romance épico-lírico.  

Y es que el personaje vendría prestado de antiguo por muchas razones, entre los 

que se encuentran: a) el romance se permite omitir la genealogía y el prestigio de 

Arnaldos. b) se atreve con un final abrupto de la narración a las puertas del motivo lírico.   



Miguel Borja Morales  217 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 216-246 

Estas características, vistas de manera descontextualizada, harían fracasar el 

romance si no se tratara de un hijuelo de recitadísimas composiciones poéticas 

“maiorum.” Es decir, no se explicaría la supervivencia de esta versión si no es a través 

de una tradición poética donde entroncar al personaje, suficientemente conocida y 

atractiva entre la audiencia.  

 

La situación de Aquiles es particularmente compleja, si tenemos en cuenta algunos 

datos en los que de momento el poeta no insiste, [...] pero que eran conocidos sin 

duda por su público porque formaban parte de la imagen ya consagrada del héroe.” 

(Hoz Bravo, 112) 

 

Ello bastará para entender el uso poético de Arnaldos hasta el siglo XVI, pero no 

necesariamente el sentido y significado de las versiones truncas que conservamos. 

 

1.- Genealogía literaria e histórica 

1.1 Todos los nombres del Infante Arnaldos 

1.1.1. De Arnaldus a Arnaldos pasando por Hernaud 

Las gestas carolingias nutren de héroes buena parte del romancero 

viejo.(Menéndez Pidal 1953, 188 y capítulo VIII; Mussons Freixas 1989). Muchos de 

estos personajes han pasado al romancero con la misma terminación en -s que aparece en 

el nombre de nuestro Infante. Ello delata su procedencia francesa dentro de una nómina 

de pares carolingios como Oliveros, Reinaldos, Baldovinos, Gaiferos, etc.. por cuanto 

“son antropónimos traducidos y adaptados de la tradición épica francesa […]” (Mussons 

Freixas 1989), en quienes encontramos a los Oliver, Renaut de Montauban y el Baudoin 

de las “chansons de geste” (Mussons Freixas 1989). 

Este Arnaldos llega al romancero viejo porque es un “héroe famoso desde el siglo 

XII” (Menéndez Pidal 1899, 472) en Francia, Italia y España.  

Su rastro literario conservado se inicia en el Pseudo-Turpín (siglo XII) como el 

Arnaldus de Bellanda que lucha en Pamplona y muere en Roncesvalles a las órdenes de 

Carlomagno. Bertrand de Born, el turbulento trovador aquitano del siglo XII y el anónimo 

poeta nacionalista de Arlanza en el siglo XIII le invocan con fiera propaganda como  

Arnaut (d), marqués de Bellanda, y Arnaldo, respectivamente. 

En la variante del Roland rimé (1150-1160) se le llama Hernault de Bellande y se 

le emparenta con la ilustre familia de Girart de Viane. En el siglo XIII, el poeta Bertrand 

de Bar sur Aube hace un recordatorio del personaje siguiendo textos anteriores (franch 

marquis, señor de Biaulande), en su gesta del Girart de Viane.  

De principios del siglo XIV es la versión franco-italiana Venice IV de La Chanson 

de Roland donde aparece como el conde Arnaldo de Bellanda y como tal Arnaldo sigue 

en las posteriores rimas italianas de La Spagne y La Storia Nerbonesi de Andrea 

Barberino. 

Será de la primera mitad del siglo XIV el texto con las aventuras completas de 

Hernaud de Beaulande (Horrent, 34). En la Geste de Garín Monglane, inserta en el Ciclo 

de Guillaume de Orange, se incluye la primera canción dedicada a Hernaut de Beaulande 

fruto de textos anteriores, junto con las  chansons  Milon de Pouille y Galiens le restoré.  

La trama dedicada a nuestro héroe en la Geste de Garín Monglane (Ciclo de 

Guillaume de Orange) es la siguiente: 

 

Hernaud es hijo de Garín de Monglane,  tío de Guerin, duque de Aquitania y 

hermano de MIlon, Girart y Renier. La chanson de geste comienza por la partida 

de los hijos de Garín del castillo familiar de Monglane. Para Garin, cada hijo debe 



Miguel Borja Morales  218 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 216-246 

conseguir la gloria por sus méritos. Los hermanos están ansiosos por seguir sus 

destinos.  Hernaud y Milon juran no volver a casa hasta poseer dos veces las tierras 

de su padre. Centrados en Hernaud leemos cómo escoge el camino de Aquitania 

donde su tío gobierna en calidad de duque. De camino se entera de que su tío ha 

muerto y ha dejado a su hijo bastardo Hunaut, como albacea y regente del ducado. 

Hernaud aprovecha la circunstancia para erigirse como sucesor legítimo de su tío. 

Los aquitanos comienzan a saludarle como duque. La presión del pueblo aquitano 

provoca que Hunaut y sus parientes se vean obligados a reconocer su legitimidad 

en el cargo de duque, sin embargo, se conjuran para tenderle una trampa que le 

aparte de Aquitania. En este sentido, Hunaut le insiste en la belleza de la princesa 

sarracena Frigonda, hija del rey de Beaulande, Floriant el moro, con la intención 

de que abandone Aquitania. Hernaud se interesa  hasta el punto que enfila hacia 

Beaulande acompañado del traidor Hunaut. Ya en la corte del infiel Florient, se 

producen dos escenas simultáneas: mientras los jóvenes se enamoran, el pérfido 

Hunaut procura una alianza con el rey sarraceno a costa de la felicidad de la pareja. 

Hunaut promete a Florient varias iniquidades: volverse mahometano, la 

oportunidad de vengar la muerte de su tío a manos de Garín de Monglane  y una 

tregua entre Aquitania y Beaulande a cambio de la prisión de Hernaut. Floriant 

accede y Hernaud es encarcelado dans la plus profonde de ses oubliettes. Allí 

recibe cada día la visita de Fregonde hasta que su padre la descubre y acaba con 

estos cuidados. Cloncuidos estos pactos,  Hunaut se dirige a Aquitania y en el 

camino se pierde en un bosque. Sus pasos perdidos le llevan a la cabaña de 

Roboastro, un gigantesco ermitaño. La santidad de Roboastro consigue la 

confesión de Hunaut. Su maldad contra Hernaud queda desvelada y Roboastro se 

convierte en el brazo vengador de la injusticia empezando por asesinar a Hunaut 

de un golpe en el cráneo. Sigue por acudir a Beaulande donde después de varias 

peripecias consigue liberar a Hernaud quien vuelve a Aquitania. Allí, los dos 

parientes de Hunaut le acusan haber asesinado al regente. Hernaud lo niega y 

propone un duelo contra sus enemigos para reivindicar su inocencia y su derecho 

al ducado de Aquitania. Los jueces aceptan esta manera de resolver el pleito. Los 

contendientes deben esperar en prisión hasta el día del duelo, de forma que 

Hernaud vuelve a ser prisionero en mazmorras oscuras. Entre tanto, Roboastro y 

Fregonde se mantienen asediados por Florient en Beaulande. Golpes de suerte y 

hechizos y encantamientos del mago Prodigon consiguen retrasar la victoria de 

Florient, pero les hace falta Hernaud. Roboastro se atormenta pensando que algo 

malo le ha pasado y tanto él como Fregonde vuelven a Aquitania en su búsqueda, 

dejando a Prodigon al mando de la defensa de la torre de Beaulande. La vuelta a 

Aquitania será un cúmulo de episodios que en lo importante hacen que la pareja 

se separe y sea Roboastro quien llegue primero a Aquitania para reivindicarse 

como verdugo de Hunaut. Los jueces deciden que Roboastro será quien se mida 

contra los hombres de Hunaut.  Fregonde por su parte solicita la ayuda de Milón, 

hermano de Hernaud, quien acude en su ayuda desde Italia. Roboastro vence en 

el duelo contra sus atemorizados contendientes armado de una viga. Como 

resultado, Hernaud es nombrado duque de Aquitania y como tal se prepara para 

atacar Beaulande. En esto, Hernaud recibe noticias sobre la llegada de Fregonda 

y Milon. Se produce el reencuentro de los amantes y de los hermanos. Hernaud y 

una Fregonde ya bautizada, se casan. Por último, Hernaud conquista la plaza de 

Beaulande y fuerza la conversión de sus habitantes.1 

 
1 De acuerdo con la síntesis de la trama en Horrent 37-44. 



Miguel Borja Morales  219 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 216-246 

 

En conclusión, el Arnaldos del romancero, por tanto, sería prolongación de aquél 

homónimo caudillo de las primitivas cantilenas y que el Pseudo-Turpín hace un héroe 

carolingio en la Aquitania Wasconia. El mismo que como Hernaut(d)/Arnaldo de 

Bellande (Beaulande/Biulande/Bellanda) queda reformulado en las canciones de gesta, 

ya un actor dotado de capacidades literarias suficientes para animar las tramas complejas 

de la materia de Francia.  

En este sentido, cuando el auditorio escuchaba el nombre de Arnaldos, estaba al 

cabo de las versiones sobre su origen, hazañas, querellas, derrotas y pasiones que traían 

las chansons de geste francesas e italianas acerca de él. Por así decirlo, el público ya tenía 

en mente su vida y milagros.  

Esta fama procuró que una versión truncada no sea rechazada por el público, y de 

la misma manera, el poeta puede explotar al personaje con la seguridad de que su versión, 

de la afectación que sea en la variante sobre la que haya trabajado, resultará apreciada 

como un episodio contextualizado en las versiones caballerescas tan familiares del héroe. 

Es como si atendemos la descripción de una jornada de cetrería protagonizada por Ulises 

o vemos a Luke Skywalker interrumpido en su entrenamiento Jedi por un enigmático 

canto; apreciamos la escena aislada o novedosa en función de nuestro conocimiento 

previo del personaje y la fascinación por sus gestas, y por este mismo motivo, hasta puede 

resultar una variante episódica autosuficiente, a pesar de su apariencia inconclusa, por la 

fascinación generalizada del héroe concernido. 

De esta forma, es cierto que lo de ir al grano economizando versos para escenas 

de presentación, recurso para la característica brevedad de los romances líricos, sólo es 

posible cuando se trata con héroes muy conocidos.  Indicio que hace de Hernaud y el 

Infante Arnaldos son el mismo personaje literario, antecedente poético el uno del otro.  

 

1.1.2. Dux aquitano-wascón; héroe carolingio 

Pero, ¿de quién o quiénes supone memoria lírica estas versiones de Arnaldos?; es 

decir, ¿hubo una inspiración histórica para Hernault o Arnald de Bellande?  

 

Hubo, evidentemente, transmisión de los hechos históricos en el latín culto de los 

poetas eruditos y la habría, sin duda alguna, en el latín más sencillo de los textos 

hagiográficos de los monasterios. Nada hay que se oponga a la lógica suposición 

de que las casas señoriales mantuvieran el recuerdo oral, o incluso escrito, de las 

hazañas de aquellos guerreros que juzgaban sus antepasados […] Nada parece 

impedir que, tras las guerras y los hechos gloriosos, surgieran cantos que 

celebrasen héroes y acciones notables” (Riquer 2009,213) 

 

Parecen haberse perdido aquellas cantilenas u otras manifestaciones más antiguas 

que son el origen de la epopeya carolingia, y que ya celebrarían, entre otros, a un 

Hernaud/Arnaldus histórico (Menéndez Pidal 1991, 364 y nota 32). 

En cuanto a las composiciones más antiguas derivadas de las cantilenas, ya he 

señalado que se conservan el Pseudo-Turpín, las menciones de trovadores de los siglos 

XII y XIII y la reformulación de Bertrand de Bar sur Aube. Ellos y los siguientes poetas, 

cuyas sucesivas libertades de taller o compositivas trazan un palimpsesto sobre la 

biografía del personaje por el mismo dinamismo reformulador, consiguieron casi 

desvincular no sólo al hipotético militar franco, reflejo idealizado de una historia, sino 

también  al héroe carolingio  del caballero épico-lírico.   

Como pista para identificar al individuo o individuos en el héroe, observo que 

existe una fidelidad a ciertos lugares comunes para caracterizar al personaje.   



Miguel Borja Morales  220 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 216-246 

El Pseudo-Turpín enmarca sus hazañas en el ducado de la Aquitania-Wasconia. 

Para Bertrand de Bar y la Geste de Monglane,  Hernault está relacionado con Aquitania, 

bien por patria bien por derechos sucesorios (duque de Aquitania le llaman: Oú est le 

noveau duc?  vv 204-205) y se le hace sufrir las prisiones del traidor Hunault  durante su 

reivindicación feudal sobre Aquitania.  

Ello me lleva a deducir que el rastro histórico del héroe habría que buscarlo entre 

la saga de duques Aquitano-Wascones de los siglos VII a X.    

Ion y Gaiferos, remedos poéticos de los duques aquitano-wascones Odón y Waiofer 

respectivamente (Fradejas, 24 y ss) o los escenarios de Roncesvalles y Pamplona, prueban 

que la historia carolingia en los territorios aquitano-wascones y sus protagonistas tienen 

un eco legendario que llega a los cantares de gesta y de ahí a su hijuelo el romancero.   

 

El testimonio de Bertolai de Laón […] demuestra, una vez más, la existencia de 

cantares de gesta franceses en tiempos muy antiguos y acredita la posibilidad de 

que surjan al calor de los acontecimientos que narran”. (Riquer, 335-336) 

 

En este sentido, doy por sentado que el poeta no es un historiador (Riquer, 331), 

sin embargo, trabajaba material de raíz noticiosa, es decir, con cierta conciencia de hechos 

históricos. 

Esta cierta conciencia cercana a los hechos con la que arrancan los cantares de 

gesta, bien sea desde cantilenas u otras manifestaciones, explica que algunos nombres de 

héroes y de plazas en la epopeya carolingia tengan su correspondencia libérrima y 

caprichosa con los actores históricos. 

 

1.1.2.1 Reseña histórica altomedieval de Aquitania-Wasconia 

Con esta reseña pretendo poner de manifiesto la intensa y prolongada 

conflictividad de los territorios aquitanos-wascones en la política carolingia, con la 

aparición de caudillos y hechos de armas susceptibles y hasta necesitados de idealización 

a través de la literatura partidista. 

 Los reyes merovingios se valían de mayordomos para el gobierno y control de los 

territorios del reino franco. El reino franco de los siglos VI a VIII contaba con 

mayordomos en las marcas de Neustria, Austrasia, Burgundia y Aquitania. El más famoso 

de estos mayordomos fue Carlos Martel, mayordomo de Neustria y Austrasia, y su hijo 

Pipino, quienes tuvieron los arrestos suficientes para salir de los límites de su Marca 

familiar y enfrentarse a sus señores merovingios.  Será Pipino quien consiga deponer al 

rey merovingio, Childerico III, y a quien el Papa Esteban III le asentará la corona franca.  

En este ascenso carolingio nos importa la antigua Aquitania, donde encontramos 

a Waiofar (Waifre/Wiffer), el Gaiferos poético. Waiofar era hijo de Hunoald I y nieto de 

Odón el Grande. Todos duques de Aquitania y merovingios. La Aquitania y Wasconia de 

Odón comprendía territorios al sur del Loira, el tolosano y el sur del Garona y los Pirineos 

septentrionales, adentrándose en el norte hispano. Odón y sus descendientes tuvieron la 

misma obligación: mantener la independencia de su ducado frente a sus vecinos 

sarracenos y carolingios.  

Odón sostuvo una descarada política independiente en defensa de sus fronteras 

aquitano-gasconas que igual le llevaba a luchar contra los árabes (Batalla de Tolosa y de 

Poitiers), que contra Carlos Martel, su aliado en Poitiers, y a emparentar con Uthman ibn 

Naissa gobernador musulmán de la Septimania narbonense, dándole en matrimonio a su 

hija Lampegia. La desgracia de Lampegia la llevó a perder a su marido en una recia 

expedición de castigo del valí de al-Ándalus, Abd al-Rahman ibn Abd Allah al-Ghafiqi y 



Miguel Borja Morales  221 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 216-246 

como consecuencia terminó secuestrada en Damasco. Ecos de la triste suerte de la 

princesa aquitana quizá resuenan detrás de alguna doncella del romancero.2  

Hunold (Hunoald/Hunaud) seguirá los pasos de Odón desde el año 735 sin tantos 

éxitos. Lo único que consiguió fue mantener el cargo a cambio de la promissio fidei hacia 

Carlos. Su suerte cambia en el 742 cuando se enfrenta a Pipino y Carlomán, hijos de 

Martel, ayudado por sus súbditos wascones de la Gasconia. Sin embargo, en el 745, 

humillado por Pipino y Carlomán, se retiró a un monasterio y abdicó en su hijo Waiofar. 

Hay quienes identifican a este Hunold con el Huon de Burdeos del cantar de gesta del 

siglo XIII. 

Waiofar gobernó desde el 745 al 768. En el 751 internó sus tropas en la Septimania 

musulmana, atacando su capital costera Narbona. Waiofar buscaba su propia gesta dentro 

del sagrado encargo de toda familia aristócrata de conservar lo heredado y aumentarlo a 

ser posible. Waiofar probablemente consideró Narbona de su propiedad, motivo por el 

cual atacó a Pipino en el 752 durante la invasión oportunista del carolingio a la 

Septimania. 

Entre el 760 al 769 se enmarca la gran batalla por la independencia de Aquitania-

Wasconia (Gasconia). Pipino invade Aquitania en el 762 y todo terminará con el asesinato 

de Waiofar en los bosques de Edobola en el Périgord durante el 769. Hay que notar que 

la élite de la tropa de Waifre estaba formada por wascones y que la Wasconia de ambos 

lados del Pirineo hasta Pamplona, será un refugio para la independencia aquitana, en la 

persona de Hunald II (Hunoald/Hunaud), hijo de Waifre. El duque de Wasconia, Lope II, 

tuvo una actitud ambivalente con el príncipe Hunaldo. Fue quien le prestó wascones para 

su incursión en la ya Aquitania carolingia y también quien lo entregó prisionero a 

Carlomagno abriéndole el paso para extender su poder hasta el Ebro. Se especula con que 

Lope continuó su conducta ambivalente, esta vez convirtiendo en víctima a Carlomagno 

durante su paso por Roncesvalles. Sus razones parecen estar en la decisión de Carlomagno 

de nombrar un conde para Burdeos y en consecuencia apartarle del poder en la región. 

Lope acabó mal, sin embargo los siguientes duques wascones continuaron rebelándose al 

poder de los condes delegados por Carlomagno en Burdeos y otras plazas aquitanas. Las 

aventuras de estos caudillos parecen más empresas personales que levantamientos o 

rebeliones. Así, está el secuestro de Torsón o Corso, conde de Toulouse por el vascón 

Odalrico, quizá hijo del duque Lope. Carlomagno sustituye al humillado Torsón por 

Guillermo de Tolosa (otro personaje histórico que inspira las leyendas de los cantares de 

gesta), quien se enfrentará en el río Orbieu contra el avance musulmán en Narbona y  

conquistará Barcelona en el 801 con el franco Ademar (el Aymerí de Narbona poético), 

conde de Narbona, formando parte de sus tropas los wascones del dux Sancho Lupo. 

El siglo IX está plagado de caudillos con el título de duques de Wasconia 

relacionados entre sí por parentesco. Cada uno tuvo su fortuna en la reivindicación del 

poder personal sobre el territorio vascón o gascón frente a los carolingios y los sarracenos 

de ambos lados de los Pirineos. Algunos de estos caudillos como Sancho Lupo se 

integraron en la política de Carlomagno apoyando la conquista de Barcelona como he 

señalado, o Jimeno II, quien ascendió al ducado de Wasconia ¿? por su acertada 

participación en sediciones carolingias a favor siempre del vencedor.  Otros, como los 

sucesivos Jimeno I, Sancho II, Lupo III y Aznar Sánchez tuvieron que ser hostigados o 

depuestos de sus cargos y hasta ejecutados.  

 
2https://www.larramendi.es/menendezpelayo/es/corpus/unidad.do?idCorpus=1000&posicion=1&idUnida

d=100579: “probablemente nació [p. 64] de algún recuerdo confuso de la trágica historia que el Pacense 

nos cuenta del otro Munuza, gobernador de la Septimania, y de su amada Lampegia, hija de Eudón, duque 

de Aquitania”. 



Miguel Borja Morales  222 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 216-246 

Sancho II y sus sucesores, el conde Arnald y Sancho III, tuvieron la mala suerte 

de asumir un caudillaje militar a tres bandas: la novedad de las incursiones nórdicas se 

sumó a los adversarios habituales: sarracenos del emir de Córdoba  y el Pipino de turno. 

El conde Arnald, hijo del conde de Périgord y cuñado de Sancho II, asumió el 

legado vascón durante la minoría de edad de Sancho III y murió a manos vikingas en el 

864. Sancho III, hijo de Sancho II, frenó a los vikingos en el río Adour. Su descendencia 

directa gobernó el ducado de Wasconia o ya Gascuña hasta el 1032, fecha que ya no 

interesan por demasiado alejada de los hechos idealizados en los cantares de gesta y 

demasiado cercanas a éstos. 

 

1.2. Los actores detrás de las máscaras 

De los duques de Aquitania-Wasconia mayores, hay identificado trasunto poético 

para Odón y Waiofre y hasta para Lampregia, dejando a los Hunoald aparentemente sin 

reflejo legendario. 

Ion, del cantar Los cuatro hijos de Aymon, sería el remedo de Odón el Grande y 

su nieto, el duque de Aquitania y Wasconia, Waiofar 

(Waiffra/Waifer/Gaïfer/Vifario/Guaifeiro) tendría correspondencia con el Gaiferos que 

aparece en la Chanson de Roland, La coronación de Luis y el Renaud de Mountauban 

antes de pasar al romancero (Fradejas, 24 y ss). 

En el ciclo épico de Guillermo de Orange (o Garín de Monglane), Guillaume de 

Gellone es el Guillermo de  La chanson de Guillaume, si bien reformulado con otros 

guillermos históricos (Cámara i Sempere y Llorca Tonda, 65 y ss) y es posible que 

Ademar de Narbonne inspirara el Aymerí de Narbonne. 

Es cierto que “no todos los hechos gloriosos ni todos los personajes heroicos han 

producido leyenda” O de producirla “no supone forzosamente que a finales del siglo XI 

tuviera que aparecer un cantar de gesta sobre sus hazañas (Riquer 329-330). Pero ¿es 

posible que cantilenas y posteriores cantares de gesta hayan recordado a Ion/Huon 

(Odón/Eudes) y a Gaiferos (Waiofra), saltándose al hijo de aquél y al padre de éste, es 

decir, a Hunoald I o al descendiente común Hunoald II?. 

            Es razonable pensar que frente a los más altos francos históricos, Carlos Martel, 

Pipino y Carlomagno, los paladines de la independencia aquitana, Hunaldo, primer duque 

de Aquitania-Wasconia y su nieto Hunaldo II, sus batallas y hechos, hayan merecido la 

misma memoria legendaria en plazas y banquetes de la nobleza guerrera aquitano-

wascona que Eudes y Waiofra. Y que si éstos últimos, por ejemplo, pasaron a los cantares 

de gesta porque “un poeta se decide a escribir sobre una leyenda que conoce […] incitado 

por un soberano o por un señor” (Riquer 330) o “porque un miembro de su familia fue 

liberal con los juglares” (italo-siciliano en Riquer 330), de la misma manera es plausible 

que la leyenda de los Hunoald interesara a cualquier poeta necesitado de crear 

genealogías: 

 

Constituidos ya los elementos esenciales del ciclo de Guillermo, unos cuantos 

poetas se dedicaron a completar la genealogía, inventándole antepasados y 

descendientes, o a narrar las empresas de personajes mencionados marginalmente 

en los poemas primitivos. Esta labor se inicia ya a fines del siglo XII, deteniéndose 

en los hermanos de Guillermo; sigue durante el XIII […] y se redondea, entre la 

segunda mitad del XIII y a lo largo del XIV, novelizando sobre los más remotos 

antepasados del ilustre linaje”. (Riquer, 198-199) 

 

          En apoyo de esto, tenemos constancia de la presencia poética de un Arnald/ Hernaut 

desde el siglo XII (fecha que por lógica podemos retrasar a siglos previos) como campeón 



Miguel Borja Morales  223 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 216-246 

carolingio en territorios aquitanos-wascones o limítrofes. Siguiendo el proceso que señala 

Riquer en la cita anterior sobre el ciclo de Guillermo, éste Arnald/Hernaut será objeto de 

interés en los siglos XIII y XIV en tanto antepasado de Guillermo y en consecuencia se 

inventarán sus hazañas y aventuras (De Riquer, 200). Sin embargo, la novelización del 

héroe sería fiel al eco de la leyenda original en rasgos sustantivos ya que la cuna familiar 

de Arnald es Aquitania (su abuelo es Savary de Aquitania y su tío Gerín es Dux de 

Aquitania); él mismo se erige en legítimo Dux a la muerte de su tío e incluso existe una 

lucha por sus derechos sobre la Aquitania-Wasconia materializada en la traición de  

Hunaut. 

En este sentido, resulta revelador que a los Hunoald en la Wasconia/Gasconia se 

les conocería por el antropónimo euskera Erñaut/Ellande, el francés 

Ernaut/Ernaud/Hernaud; el Hunaldo de los Annales Metenses, el Arnaldus latino, el 

Arnaldo castellano y  el Arnau occitano. 

Ello no quiere decir que Hernaud/Arnald o Hunaut sean espejos de la vida y hechos 

de los Hunoald (Riquer, 342-343). Ya sabemos que los héroes (y villanos) de los cantares 

así como los episodios que se cantan están elaborados con materiales legendarios de 

genealogías espurias, atribuciones rocambolescas, idealizaciones hasta el disparate que 

cada poeta recoge y reformula, de forma tal que los héroes son una ilusión, una fantasía 

estética de aquéllos que hicieron Historia: 

 

Todos los medios transmisores de una leyenda […] son susceptibles de convertirse 

en fuentes del poeta que escribe un cantar de gesta; […] Tales  leyendas versan 

sobre temas de un pasado lejano que da margen a la deformación novelesca, y 

gracias a ello en los cantares de gesta franceses no repugnan los errores históricos 

de que están plagados, pues tales errores son verdades poéticas. (Riquer, 334) 
 

Pero conociendo los conflictos carolingios en los territorios aquitano-wascones y 

ante la evidencia literaria de Hernaut de Beaulande y Hunaut, duques de Aquitania, uno 

legítimo y otro usurpador, es plausible que, como vestigios de una propaganda poética 

carolingia cercana a los acontecimientos, personifiquen los remotos puntos de vista de 

dos bandos sobre un mismo personaje o linaje histórico: el nacionalista aquitano-wascon 

y el franco carolingio.  

Como conclusión, considero que Hunaut y los Ernaut/Arnald/Hernaud/Arnaldus 

y de ahí al Arnaldos del romancero, son el trasunto de unos conflictos históricos con los  

Hunoald a la cabeza. Trasunto tan libérrimo que no conserva más que un eco nominativo, 

nobiliario y territorial. Indicio vago, es verdad, de no tener admitidas contextualizaciones 

histórico-literarias para otros commilitones de los cantares de gesta y el romancero 

carolingio. 

 

2.- Interpretación de un Arnaldos artúrico: el Caballero Místico 

2.1 Antecedentes en la chanson de geste y romance primitivo 

Si hasta aquí me he enfocado en el pasado del personaje y su gesta, en este punto 

es necesario referirse directamente a la propia pieza romancística en sus versiones. 

Menéndez Pidal concluye que “el influjo de las chansons de geste en el romancero 

novelesco es incalculable” (Menéndez Pidal 1953, 262) y en este sentido aporta una serie 

de correspondencias entre las canciones de gesta y ciertos “romances viejos tradicionales 

recogidos en los siglos xv y xvi, que remontan a relatos juglarescos muy antiguos” 

(Menéndez Pidal 1953, 262 y ss.). 

Para entender el proceso de transición que va desde los cantares de gesta hasta el 

romance viejo tradicional recurro de nuevo a sus palabras: 



Miguel Borja Morales  224 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 216-246 

 

También en los siglos XIII o XIV se hubieron de producir, sin duda, romances 

juglaresco sueltos, inspirados en alguna escena o motivo de “chansons  de geste”, 

los cuales, aunque perdidos, nos pueden explicar algunos romances viejos 

tradicionales, del mismo modo que en el siglo XV se produjeron unos segundos 

romances juglarescos, los hoy conservados, que dieron origen a romances de la 

tradición moderna. (Menéndez Pidal 1953, 257) 

 

Estos romances viejos tradicionales tienen el fragmentarismo como característica 

y “una manera de decir muy influidas por los modelos franceses, abundantes en ciertas 

fórmulas descriptivas y narrativas, que se repiten lo mismo en los romances de tono 

juglaresco que en los tradicionales derivados de gestas carolingias o de romances 

juglarescos carolingios”. A este respecto, el erudito refiere el uso juglaresco de fórmulas 

descriptivas a base de elementos maravillosos como piedras preciosas y “sueños 

présagos” entre otros; a lo que habrá que añadir  los tópicos caballerescos de la caza y los 

temporales como la mañana de San Juan, ésta última también proveniente del “entramado 

poético de los cantares de gesta” (Del Olmo Iturrialte, 124)  

Sin ánimo de ser exhaustivo, paso a enumerar a algunos ejemplos de estos tópicos  

en el Ciclo de Guillaume de Orange, donde se incardina Hernaut de Beaulande, y que se 

mantienen en el Infante Arnaldos: 

La mañana de San Juan aparece en Les Narbonnais y el Aymerí de Narbonne. 

El coto de caza junto al mar aparece en la versión Venice IV de la Chanson de 

Roland, así como en Aymerí de Narbonne y Les Narbonnais 

En Les Enfances de Guillaume se construye la “nef” con materiales preciosos. 

De forma que las viejas versiones romanceadas del Arnaldos aprovechan el 

ambiente franco y los tópicos de las chansons de geste, con fidelidad al nombre del héroe 

pero sin memoria de un pasado de epopeya carolingia. Es decir, una pieza donde la edad 

heroica de la poética arnaldiana se ha superado y ya es un fruto más cercano al mestizaje 

a la italiana de géneros y materiales del roman courtois sobre una base de epopeya 

carolingia. 

Todo ello no es una peculiaridad exclusiva del épico-lírico Infante Arnaldos: 
 

Un romance […] es un complejo mecanismo que pone en marcha y combina 

elementos de muy diversa procedencia. De este modo podemos explicar la rica 

mixtura de aspectos que presenta el romancero el rey Don Pedro. La sobria materia 

histórica se adorna de ribetes líricos, que demuestran a veces la redacción tardía 

de la composición, cuyo ´esqueleto´ argumental ha ido recibiendo paulatinamente 

posteriores añadidos.” (Correa Ramón, 270) 
 

Como tampoco lo es “la aparición de la esfera sobrenatural, propia de los 

romances de los ciclos carolingio y artúrico” (Correa Ramón, 270). 

A estas estrofas sobrenaturales se refiere Menéndez Pidal cuando distingue desde 

la versión primitiva unas posteriores refundiciones que cristalizan un romance con “el 

poder sobrenatural del canto”, “la misteriosa negativa del marinero, así como todos los 

elementos fantásticos descriptivos”. 

 

2.2. Arnaldos en el roman courtois 

He señalado cómo para Menéndez Pidal existió una versión originaria de esta 

variante del Infante Arnaldos, “el romance primitivo”, que desarrollaba una trama propia 

de la novela greco-bizantina: nobles, amantes, raptos, naufragios, piratas y la anagnórisis 

(reconocimiento final), a la que se fueron añadiendo en las sucesivas refundiciones topos 



Miguel Borja Morales  225 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 216-246 

del vocabulario cortés; los “elementos fantásticos descriptivos” a los que se refiere 

Menéndez Pidal. 

Sin embargo, estos “elementos fantásticos descriptivos”, que singulariza el 

maestro (nave sobrenatural llena de orfebrería, marino solitario y enigmático, un hechizo 

por saloma), forman parte esencial de la simbología maravillosa propia de la materia de 

Bretaña, que, junto con el resto de la evocación, conforman una escena cerrada, eficiente 

y previsible en su modelo artúrico. Es cierto que, si no se aprecia la mística de los 

símbolos y de la escena inicial, el poema se asimila a una aventura mundana con el 

proceso creativo que señala Menéndez Pidal. 

En este sentido, Milá, Lockhart y Hart perciben las rimas introductorias como una 

alegoría religiosa de significado muy inconcreto (Caravaca, 187). A mi juicio, es 

innegable que la escena va cargada de significadores de espiritualidad reconocible en la 

tradición poética de la materia de Bretaña, cuya unión con la rama de Francia arnaldiana 

nos llevaría a las ajuglaradas reelaboraciones franco-italianas del ciclo de Guillaume de 

Orange, donde “la épica carolingia habría encontrado […] una peculiar acogida. De 

manera que se fue consolidando la fusión entre los llamados ciclo carolingio y bretón” 

(García Montalbán, 162). 

Siguiendo esto, vemos que las estrofas forman un bloque cerrado, combinando 

elementos carolingios con símbología artúrica, perfectamente estructurada de 

conformidad con el patrón del roman bretón, por lo que, en definitiva, me parecen harina 

de otro costal. 

Como consecuencia, podría deducirse que toda esta elaborada escena hubiera 

tenido en algún momento un desarrollo congruente con su género de manera 

independiente. De modo que si el episodio es interpretado como ejemplo de género 

poético, puede desvelar variantes arnaldianas en la materia de Bretaña tan originarias o 

primitivas como las novelescas que señala Menéndez Pidal, así como contemporáneas o 

simultáneas que aquéllas. 

A estas alturas, creo que podría decirse que el romance se estructura con dos 

tradiciones literarias del roman courtois incrustadas: el roman grec byzantin d´aventure 

y el roman breton, pero la taracea poética no está bien resuelta. Siendo honestos, la mitad 

del romance no se entiende con la otra mitad y es engañosa. Ambas son autónomas en su 

género. El público recibe unas coordenadas simbólicas del ciclo bretón como expectativa 

argumental que de manera incoherente quedan en nada por continuar con una pura trama 

caballeresca de aventuras de la Comedia Nueva.  De esta manera, la composición va  en 

perjuicio del topos artúrico al quedar incomprendido a una «manera de decir» del amor 

cortés. 

Dando por sentado, entonces, que no se pueda llegar al romance moderno del 

Infante Arnaldos únicamente por un solo camino, que la escena inicial es propia del ciclo 

bretón y que las estrofas artúricas debieron preexistir en otro poema del héroe donde 

desplegarían con plena coherencia todo su significado con mayor oficio poético, ése del 

que se hacían gala los poetas medievales, entiendo que la coherencia poética lleva a 

aceptar la preexistencia de un Arnaldos artúrico simultáneo o coetáneo a un Arnaldos 

novelesco, independiente y absoluto, de argumento ajustado al modelo de héroe de 

materia de Bretaña desde la chanson de geste y sus versiones ajuglaradas primitivas, de 

cuyas posteriores fusiones con los otros palos de la literatura cortés (García Montalbán, 

163)  probablemente derivan los romances conservados.  

De esta forma, el roman courtois pudo alumbrar dos linajes de versiones, de trama 

novelesca y paralelamente del ciclo bretón, que cruzaron en las variantes que recoge 

Rodríguez del Padrón y la tradición sefardita. 



Miguel Borja Morales  226 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 216-246 

Aunque la labor reformuladora y refundidora es irrastreable, al menos podemos 

deducir por los romances conservados en los que “cristaliza” todo este proceso de libertad 

individual de los autores para conjugar los géneros del roman courtois,  simultaneidad, 

multiplicidad y en muchas ocasiones oralidad de las versiones, que Arnaldos transitó 

poéticamente por el roman grec-byzantin, el roman breton y el roman d´aventure.    

 

2.2.1. Materia de Bretaña: Arnaldos artúrico 
 

Como creación misteriosa y simbólica, ciertamente, [el romance del Infante Arnaldos] 

ha podido interpretarse de muchas maneras. Se le ha podido dar un sentido religioso, 

queriendo ver simbolizada la nave de Cristo y la Iglesia. Se ha podido interpretar desde 

un punto de vista pagano y escatológico, entendiéndose que se trataría de la barca de 

Caronte que transporta las almas al Más Allá [….]. Y se le ha podido dar un sentido 

erótico, de poema amoroso, relacionado con la poética nao de amores […]. Pero el 

romance es una criatura literaria muy peculiar, que no tiene una interpretación unívoca 

ni una realización textual única y definitiva, si no un poema que vive en variantes, que 

se ha realizado en diversos testimonios a lo largo del tiempo.  

(Pérez Priego, 42-43) 

 

La lírica medieval tiene códigos y patrones de expresión y también de 

significación para cada motivo poético. Lo único que se espera del poeta es un trabajo 

estético para construir la canción, puesto que con su elección de los materiales poéticos 

irá de suyo afiliada en una u otra corriente, moda o significación. 

De modo que es incoherente varias interpretaciones para un texto definido en 

elementos literarios con tradición dentro de una razón poética. Es decir, buscar una 

interpretación lírica distinta a la propia del código poético que se utiliza, en román 

paladino, no es apropiado. 

En consecuencia, es lógico pensar que la reformulación del romance del Infante 

Arnaldos que utiliza la materia de Bretaña en su parte esencial, como son la galera 

fantástica y el canto sobrenatural y hechizador en cuanto símbolos nuncios de una ventura 

o viaje maravilloso, desarrolle una trama mística con los códigos propios del ciclo de La 

Vulgata o roman artúrico  

En el ciclo de Guillaume de Orange (Geste de Garín de Monglane), por no decir 

en toda la materia de Francia, la mar es una conquista árabe; es un elemento ventajoso y 

sumiso para los sarracenos en perjuicio de los héroes carolingios de tierra.  De ahí que las 

tramas sean eminentemente terrestres. La mar simboliza el riesgo, el peligro, la 

inseguridad y el enemigo, un espacio impropio para el franco, por lo que la visión de una 

galera junto al mar sugiere la irrupción de hostiles sarracenos como así sucede en tramas 

ajustadas al estándar novelesco de Les Narbonnais, Aymerí de Narbone y Venice IV, por 

señalar algunos ejemplos. 

A diferencia de la materia de Francia, donde todo sucede en el mundo real terrestre 

y es éste el que se ve transformado por la acción del héroe, la materia de Bretaña recurre 

al mar, a las naves, a las salomas que encierran significados transformadores para la 

espiritualidad del  héroe. En esos espacios el caballero del ciclo artúrico inicia un destino 

espiritual que lo mantendrá en un plano mágico y simbólico de consciencia. La aspiración 

del caballero no es otra que alcanzar las virtudes cristianas, dejando en evidencia la moda 

de cantos al amor profano. De esta forma, la ventura del protagonista es la reivindicación 

de Dios en una trama de símbolos poéticos bíblico-artúricos.  Una pretendida poesía a lo 

divino de modo que al final del poema asistamos a una revelación, afirmación o 

conversión mística del héroe.  

 

 



Miguel Borja Morales  227 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 216-246 

2.2.1.1. La ventura 

La mención de una ventura ya demuestra una evolución psicológica y poética de 

la acción hacia el roman courtois que obligará como he señalado a una reformulación en 

el significado de las hazañas del héroe. Téngase en cuenta que previamente la palabra 

ventura  “est extremement rare dans les textes francais”,  como ocurre en La Chanson de 

Roland (Burgues Sheridan, 48): 

 

El héroe del roman courtois no está inserto en una trama histórico-política; su 

misión no corresponde con una empresa identificable en el “mundo real”, como 

los Cruzados o la defensa del Imperio Carolingio. (López Martínez, nota 14 y 5-

6) 

 

La ventura nos marca una senda o razón poética: aquélla en la que el héroe va a 

experimentar un acontecimiento personalísimo (Burgues Sheridan, 45) a través de una 

búsqueda consciente o inconsciente de un Destino.  Es el significado de la ventura el que 

va a diferenciar al nuevo héroe de aquél épico-militar de las variantes previas.  

En este sentido la forma poética de la ventura reúne tres elementos: 

 

Primero, la aventura se presenta como un encuentro o acontecimiento, es decir, 

como algo que irrumpe en la vida del héroe o que se aparece en su camino, sin 

que éste pueda controlar o planear el momento, la forma y las circunstancias en 

las que aparecerá. En este sentido, apunta Cirlot (1995, 58), la aventura está 

estrechamente vinculada con el azar. Pero también con el destino, pues la aventura 

no llama a cualquiera e incluso elude al que no debería ser convocado […] 

Segundo, esos encuentros o acontecimientos se califican como extraordinarios 

[…]  

Tercero, la aventura tiene una función, a saber, la de probar a quien la enfrenta. 

[…] el héroe es una figura excepcional desde el inicio de su trayectoria […]. Pero 

tal descubrimiento sería imposible si el príncipe exiliado o el heredero sometido a 

la orfandad no viviesen una serie de aventuras que los llevasen a desocultar la 

verdad de sus destinos. Por su parte, el héroe que goza ya de una reputación 

también necesita probarse y mostrarse digno de la misma.” (López Martínez,15-

16) 

 

Ahondando en la noción de aventura del roman courtois, la crítica distingue entre 

“la aventura que lanza al héroe en una búsqueda y el hecho de que éste abandone la 

familiaridad por voluntad propia para encontrar ese acontecimiento que lo proyecte más 

allá de lo que es y hacia lo que pueda lograr”, siendo ésta última modalidad la propia del 

caballero cortés (López Martínez, 16) 

El Infante Arnaldos acude a una landa apartada, frente a un mar de significado 

esotérico (Muela Ezquerra, 152). Todo apunta a que se le está ubicando en un escenario 

proclive a la búsqueda de la ventura.  De pronto, ha tenido suerte.  La ventura lo convoca 

como elegido ya que éste sería el sentido de la visión de la galera maravillosa “que a tierra 

quiere llegar”, del marinero de capacidades sobrenaturales y de la saloma hechizadora.  

 

En este sentido, cabría decir que la del héroe caballeresco es una aventura formal, 

pues los aspectos particulares de la misma no son cruciales [...] es irrelevante si la 

aventura se anuncia en la aparición de un cortejo [...] o en la evocación de una 

fuente [...] lo importante es el que el llamado se escuche” (López Martínez, 17) 

 



Miguel Borja Morales  228 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 216-246 

Parece claro que esta variante del Infante Arnaldos pertenece a los romans de 

busca de los siglos XII y XIII por cuanto reúne, además de la aventura como “etapa 

esencial de la busca, en lo que da sentido a la errance del caballero” (Tresanchez Ribes, 

38), el fenómeno  de “la merveille” y la disponibilidad del héroe a la llamada. 

 

La merveille, en el roman de Busca, aparecerá como un desafío al sujeto que la 

descubre, convirtiéndose en un elemento esencial para la trama, y simbolizando 

una fuerza del Otro mundo, que podrá incluso hacer cambiar el itinerario del 

héroe. Su introducción representará como un golpe de fuerza operado por la 

literatura que consigue hacer entrar un objeto púramente verbal en la esfera de la 

realidad.. (Tresanchez Ribes, 268)  

 

En este sentido:  

 

Antes de emprender la búsqueda afanosa de un objeto o de una persona, el 

caballero recibirá signos que anunciarán un cambio radical en el transcurso de su 

historia, mediante un acontecimiento totalmente inesperado. (Tresanchez Ribes, 

86)  

 

Y también esta premisa poética de la busca se cumple en la variante arnaldiana a 

cuento del trance sensorial al que es sensible el Infante y que se abre con la visión de la 

galera sobrenatural. 

Otra facultad de la merveille en el roman bretón radica en su capacidad de 

identificar héroes. La circunstancia de que la merveille elija a Arnaldos por el hecho de 

manifestarse ante él, le dota capacidad de héroe “y lo confirma en su aptitud para afrontar 

los peligros naturales y sobrenaturales, confiriéndole un prestigio superior que puede 

verse en sus hazañas guerreras o de sus éxitos de justiciero” (Tresanchez Ribes, 269). 

Otra característica importante indica que en la merveille ni hay imaginación ni 

taller del poeta, sino imágenes y motivos de la tradición judeo-cristiana rastreables en la 

materia de Bretaña, por cuanto lo maravilloso del roman artúrico “está en analogía con 

Dios: fascina, aterroriza, resultando incomprensible y a la vez, evidente. Dios es el primer 

creador de merveilles, que se manifestarán a través de ´visiones´” (Tresanchez Ribes, 

269). Y así ocurre punto por punto esto en la variante arnaldiana. 

Por último, en tanto buen héroe del roman de busca, el Infante “se presenta 

disponible a la llamada a la aventura” (Tresanchez Ribes, 38) transformadora  cuando 

exclama “digasme ahora ese cantar.” 

El estudio y comparativa de todo lo anterior podría hacernos pensar que la trama 

original seguiría el derrotero del roman artúrico de Busca con pruebas iniciáticas 

(Tresanchez Ribes, 38), donde Arnaldos 

 

deberá aprender nuevos códigos, nuevas reglas, identificar las prioridades y 

detectar los peligros que deberá afrentar mediante una serie de pruebas que le 

llevarán a conquistar el objeto buscado. Esta progresión del héroe en el mundo 

extraordinario va a estar poblada de encuentros con personajes que le van a guiar, 

entrenar, perturbar o a trabar su viaje y otros van a desafiarle con una lucha, a 

menudo,  a muerte. (Tresanchez Ribes, 87) 

 

En su mano estará eludirla o buscarla. Esto es algo que desconocemos debido a 

que nos queda la variante con final abrupto de la reformulación artúrica. Pero dada su 



Miguel Borja Morales  229 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 216-246 

naturaleza y destino de héroe y su evidente disponibilidad a la llamada (“digásme ahora 

ese cantar”), es seguro que acudirá a la prueba (Muela Ezquerra,13). 

 

2.2.1.2. La prueba 

¿Qué tipo de prueba?  La respuesta a esta pregunta es crucial para interpretar el 

significado de la simbología invocada en los versos y en consecuencia conocer el sentido 

de la acción, por cuanto 

 

El conocimiento del símbolo es de importancia fundamental para cualquier 

estudio de la literatura medieval, pues como declaró hace tiempo Johan Huizinga, 

el simbolismo era, por decirlo así, el órgano del pensamiento medieval. (Vila 

Carneiro, 151) 

 

Habiendo desestimado la posibilidad de que nos encontremos ante una variante 

“realista” o idilíca (Trèsanchez Ribes, 38) del tronco arnaldiano, la opción restante 

implica acogerse al roman artúrico donde el héroe va a evolucionar como cristiano en 

cada prueba, independientemente de si acierta o yerra.  A través de las pruebas del roman 

idílico se busca devolver las cosas de este mundo al orden establecido (la anágnorisis o 

happy end). Por el contrario, las pruebas del roman iniciático buscan el entrenamiento y 

examen espiritual del héroe. El sentido o premisa esencial de este tipo de argumentos es 

que el caballero jamás volverá el estado inicial de consciencia.  

Siguiendo esta pista, el roman artúrico, sumerge al caballero cortés en unas 

visiones de signos y símbolos, que accionan un pretendido mecanismo místico a través 

del cual el héroe, porque experimenta un mundo ideal (Burgues Sheridan, 46) desvelado, 

es capaz de explicar o descifrar cada motivo y cada imagen evocadora (López Martínez, 

19 y nota 33) como examen de su valor o acatamiento de su destino. Este proceso forma 

parte de la busca 

Y en la variante del romance del Infante Arnaldos que estamos tratando, los signos 

maravillosos son eminentemente marinos: landa, mar, galera y el detalle de su aparejo, 

marinero-guía, peces y aves marinas, saloma hechizadora…. 

A partir de este momento, intententaremos concretar una hipótesis interpretativa 

ajustada al roman artúrico para cada cuarteta del romance del Infante Arnaldos. 

 

2.2.1.3. Verso a verso…. 
A) ¡Quién hubiera tal ventura sobre las aguas del mar… 

 

Se ha aceptado que la ventura poética del caballero, sobre todo en la materia de 

Bretaña, tiene una función espiritual (Burgues Sheridan, 55). Concretamente esta ventura 

tiene “du role important que joue [...] comme intermédiare ou pont entre les deux mondes” 

(Burgues Sheridan, 46). Es un destino del héroe o los dictados de la divina providencia 

sobre él, que también puede materializarse “with marine adventures” ( Guiver-Bond, 6).  

Y así, en unión de ambos signos, ventura y mar, enmarcados o interpretados por 

la razón poética del roman de busca artúrico, podemos empezar a intuir el significado 

absoluto del romance.  

La materia caballeresca de Bretaña reserva para la mar las emociones de riesgo, 

tempestades, frontera, lo ignoto, pero ya no por las razones épicas de los cantares de gesta, 

es decir, como reino sarraceno desde donde se acosa a la Cristiandad carolingia de tierra 

firme o espacio inseguro meteorológicamente hablando, sino que la mar se resimboliza 

con las tradiciones célticas de la materia de Bretaña y de la religión judeo-cristiana, para 

convertirse en una frontera entre dos mundos, un espacio de aventura y búsqueda de la 



Miguel Borja Morales  230 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 216-246 

aventura donde lo maravilloso prueba a los elegidos, los puros de corazón, en definitiva 

a los héroes caballerescos (Muela Ezquerra, 152). 

Gracias a la simbología céltico-bíblica, la mar “permitirá […] experimentar el 

paso al otro mundo […] y regresar vivo . Para trascender este mundo, el mar se vuelve un 

elemento activo y entran en juego atributos animizados” (Muela Ezquerra, 162). 

En definitiva, la mar es el espacio liminal de la ventura y la ventura es la ocasión 

o la llamada del Infante Arnaldos para probar su valor espiritual “sobre las aguas del 

mar”. El mar, que separa y une los mundos, donde es posible llegar y regresar del más 

allá, es decir, espacio donde es factible la mezcla natural con lo maravilloso para  la 

interrelación con los agentes entre dos mundos necesarios con el objetivo de que nuestro 

héroe se pruebe a sí mismo en cuanto cristiano puro (Bazzaco, 44). 

Interpretadas de esta forma la ventura y la mar, ya estamos avisados del programa 

que se desplegaría en el hipotético poema original o primitivo. Y por si fuera poco aviso, 

el poeta nos sugiere en buena lógica que todo sucedió la mañana mágica de San Juan. Si 

la primera cuarteta, que opera como exordio retórico, ha resultado eficaz, ya deberíamos 

apartar cualquier espíritu crítico y aceptar lo maravilloso como practicable, al menos para 

los héroes. 

Y efectivamente, la parafernalia fantástica se desarrolla en un orden poético 

preciso.  

 
B)  Andando a buscar la caza para su falcón cebar… 

 

Esta presencia de objetos, animales, situaciones y efectos anómalos (la merveille) 

se inicia durante una excursión cetrera en una landa. 

Arnaldos aparece sin compañía en una playa o landa. Sabemos que la costa 

medieval es un paisaje solitario y peligroso en la tradición poética trasladada de la vida 

real (piratas, sarracenos, naufragios, lo ignoto). La ubicación del héroe sin compañía en 

una naturaleza apartada, traído hasta allí por su ventura, es un lugar común para los inicios 

de la acción de muchos roman courtois. Sin embargo, habría que atribuir a esos paisajes 

salvajes mayores facultades de las meramente escenográficas. Creo que florestas, selvas, 

bosques, landas, tanto retiradas como solitarias e inseguras, son lugares vírgenes, no 

profanados, simbología de lo sagrado y por ello propicios para penetrar en el misterio de 

la fe mediante las visiones que luego seguirán. Compruébese cómo las visiones no tienen 

lugar en sitios concurridos o urbanos. Se trata de espacios liminales, ni dentro ni fuera, 

umbrales, por ello desprotegidos, entre nuestro mundo y el Otro. Frontera propicia para 

la preparación a un conocimiento transformador mediante visiones sobrenaturales y 

pruebas espirituales. Parece que en el ideario mágico-religioso, la Naturaleza no hollada 

es un limen para la iniciación en los misterios de aquél que la penetra en solitario.  Esta 

sugestión animista de una madre naturaleza liminal nos ha llegado a nosotros a través de 

cultos tribales, esotéricos y disciplinas tanto  filosóficas  como físico-mentales. 

 
C) vió venir una galera  que a tierra quiere llegar/ las velas trae de sedas  la ejarcia de oro torzal,/  

áncoras tiene de plata  tablas de fino coral 

 

Como ya he señalado, la visión de la maravillosa galera de impracticable factura 

y a pesar de ello velera es determinante para que el romance opte definitivamente por un 

género y significado poético. Se ha escogido una pasión para el héroe, que, a mi juicio, 

tiene que ver ya concretamente dentro de la materia artúrica con la temática mística del 

ciclo de la Vulgata, y a la galera concretamente con la simbología cristiana de las 

sobrenaturales naves de prueba (testing or proof vessels) y la nave de Salomón. 
 



Miguel Borja Morales  231 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 216-246 

El bosque de la QSG, no será relevante para el encuentro del Graal puesto que la 

cabalgata se opone a la navegación. Ésta última es la única que puede llevar a la 

salvación. Cuando los caballeros están en el bosque, en la landa, cuando hacen su 

trabajo y ejercen su talento y su valor, no llegan a nada: erran, se cruzan, se 

separan, se reencuentran, afrontan indefinidamente adversarios y tentaciones, 

como si se movieran en el vacío, como si combatieran por nada. Al contrario, ellos 

progresan cuando descienden del caballo para subir a un barco, cuando se 

abandonan, inmóviles, a una navegación que no dominan, sobre un barco que les 

lleva hacia un destino que desconocen, hasta que los elegidos se encuentran en la 

nave de Salomon (Trèsanchez Ribes, 344) 

 

El motivo de las embarcaciones sobrenaturales aparece en tres poemas de del  

ciclo de la Vulgata: Mort d´Artú, Estoire del Saint Graal y Queste del Saint Graal. Para 

la Vulgata, la diferencia radica en el grado del compromiso espiritual del caballero. Las 

naves de entrenamiento y aviso “must be considered a stage in preparation and religious 

instruction or initiation” (Guiver-Bond, 97), “a form of anteroom to the ´ecclesia´” 

(Guiver-Bond, 46). 

La nave de Salomón pertenece a los elegidos por Dios, el estado sublime que 

puede alcanzar un cristiano:  
 

Solomon`s ship, more than any other, belongs to the fairy tradition, except that 

God,[...] sends the vessel to bring the elect to himself [...] the ship is a symbol of 

perfection, typifying as it does the line and life of Christ, and only the perfecto r 

virginal in the Queste are admitted. (Guiver-Bond,97)  

 

Otra diferencia entre ambas simbologías de embarcaciones viene establecida por 

la estética con la que están decoradas. Así, las naves de testeo son impracticables para la 

navegación por su aparejo precioso: 

 

The proof vessels are in the Solomon´s ship mold, richly decorated and self 

propelled by a supernatural force whether fairy or divine..  (Guiver-Bond, 50 

 

La nave de Salomón es descrita como hermosa, sin entrar a mayores, en la Queste 

y en la Estoire: “ In both stories, the vessel is first seen at “none” and in the same type of 

rocky landscape” (Guiver-Bond, 85). 

Y las curiosas diferencias que caracterizan esta nave se basan en la existencia de 

una inscripción sobre las consecuencias de la falta de fe (Guiver-Bond, 85) y la cama con 

dosel a bordo que se encuentra ricamente fabricada y decorada (Guiver-Bond, 82) y que 

tiene la consideración de “el cors de la neif  (ESG 121/128)”.  

Pongamos ejemplos. Una escena muy semejante a la del inicio y visión de la galera 

del Infante Arnaldos la encontramos en la Queste del Saint Graal: 

 

Et voit une nef qui acoroit le voile tendu et venoit droit au leu ou Perceval atendoit 

per savoir se Diex li donast aventure qui li pleust. Et la nef  [...] viens vers lui le 

droit [...] et arrivà au pié de la roche[...] et quand el vient pres, si voit que la nef  

est encortinee par dedenz et par defors de blanc samiz[...] et quand il vient au bort 

si troeve un home [...] en semblance de prestre et en son chief avoit une coronne 

[...] et avoit lettres escrittes en quoit li haut le nom Notre Seignor estoient santifié. 

(Pauphilet 99) 

 



Miguel Borja Morales  232 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 216-246 

En resumen, Perceval avista desde las rocas una nave preciosa donde viaja un solo hombre 

con hábito de beato o santo. Pero no será la única experiencia de este tipo. Perceval 

también tendrá la visión de otra embarcación posteriormente, esta vez anunciada con 

malos augurios (velas negras, tempestad, miedo entre la fauna de la montaña) , con una 

sola mujer a bordo, hermosa y elegante, cuya verdadera naturaleza es desarmar al héroe 

de su valor cristiano desacreditando al beato del barco blanco, anunciando noticias falsas 

y ofreciéndole tentaciones profanas. Dos naves prodigiosas, una cristiana y otra luciferina 

que prueban al héroe. 

Otros ejemplos de naves de prueba enjoyadas y sobrenaturales aparecen en la 

Estoire du Saint Graal. El caballero Nasciens se encuentra con una embarcación que cree 

enviada por Dios: 

 

[Nasciens] si sot uraiement que ce soit une neif mout riche el mout vele si en fu 

mout lies si sesforcha tant daler quil en uint a riuage[...] deuant la neif si le uit si 

bele et si riche que grant merueille en ot dont si bele neif estoit uenue et com plus 

lesgardot e plus sen esmerueillet car il ne uit ne homme ni feme. (120-121) 

 

Nasciens ve escrito en la nave una advertencia que resumida viene a decir: Si quieres 

entrar en mí procura estar lleno de fe. El barco donde se encuentra una cama coronada, 

es en sí mismo, la nave de Salomón que terminará expulsando a Nasciens por no 

demostrar una férrea Fe. 

La siguiente oportunidad también aparece en forma de embarcación maravillosa, 

esta vez como proof vessel: 

 

Car ele estoit defors toute auironee de pieres precieuses dont il en i auoit si grant 

plente que nasciens disoit a soi misme que li plus riches prinches del monde a son 

auis nen peust mie le moitie acater (ESG138/8-11) [...] el bort de la neif dune part 

et dautres auoit saietes trusqua xij qui toutes estoient dargent ne mais que les 

pointes qui toutes estoient del plus fin or esmere que on peust trouer et estoient 

par deuant si agues et si trenchans que a paines en peust on trouer nule sin bien 

aguisie( ESG 138/12-15). (Guiver-Bond, 44-45) 

 

Otro ejemplo se encuentra en la visión de la hija de Label cuando descubre: 

 

Une nef moult bele et moult cointe para samblant avironnee de cierges et de tortis 

ardans et estoit plaine de toutes les rikeches terrienenes que on porroit deuiser et 

au bort de la nef tout droit estoit une damoisele la plus vele et la plus cointe que 

vous onques ueissies et uestue si richement…(ESG 189/16-20). (Guiver-Bond, 

40) 

 

Esta dama será la diosa Atenea, quien volverá a probar la Fe de los protagonistas mediante 

todos los trucos y amenazas posibles.  

La función mística de las embarcaciones sobrenaturales de examen es alejar a los 

héroes de sus tierras movidas por fuerzas mágicas y hasta seres mitológicos, y probar su 

Fe, bien a bordo o bien transportándolos a islas fantásticas u otros parajes de otro mundo.  

No voy a dejar pasar que en el Guiguemar de Marie de France también se representan 

escenas y elementos similares a las del Infante Arnaldos y la Vulgata: 

 

….leads him to the bank os a stream, where he sees awaiting him a magic boat, 

marvellously beautiful and swift, pilotless and rudderless, sent by the fay too 



Miguel Borja Morales  233 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 216-246 

convey him , in obedience to her magic guidance, to the other world. (Guiver-

Bond, 23) 
 

Sin embargo, la ventura en el Lai no es de naturaleza religiosa. El caballero 

(Guiguemar, Tristán, etc…) va impelido por su hado hacia nobles pruebas de amor, 

justicia y fidelidad. Fuera de los Lais, Marie de France se acoge en la Fábula XCIX De 

homine in nave, a la simbología y el significado de la Vulgata con los mismos motivos 

de la mar y la nave propulsada por la providencia. Dios exige al cristiano embarcado de 

la Fábula una muestra de su fe. En este caso dejarse llevar por su voluntad, confiar en la 

divina providencia. Gracias a que pasa la prueba de fe, Dios endereza la nave a buen 

puerto.  

Volviendo a la Vulgata, lo maravilloso y los exámenes de valor de la búsqueda, es 

decir, todo lo que compone y da sentido a la ventura del héroe van creados, conducidos 

y ordenados por la divina providencia (Guiver-Bond, 24). 

 
D) Marinero que la guía,   diciendo viene un cantar,/ que la mar ponía en calma,   los vientos hace 

amainar;/ los peces que andan al hondo,   arriba los hace andar;/ las aves que van volando,   al 

mástil vienen posar 

 

Como ya he señalado, continuamente veremos en estas pruebas tentadoras queel 

caballero debe desvelar o descifrar signos que se le presentan. Cometer errores en este 

esfuerzo supone ser derrotado en su objetivo de unión con Cristo.  

Tanto los versos que describen la galera como los que encabezan este apartado y 

que enumeran los efectos de la saloma de un marinero-piloto sobre los elementos, los 

peces y las aves, están cargados de simbolismo cuyos significados es preciso que sean 

discernidos por Arnaldos.  
 

Les formes et les couleurs, les pierres précieuses et les bêtes sauvages, tout avait 

un sens caché , tout était symbole et équivalent mystique. (Pauphilet, xii) 

 

Ahí está su ventura llamándolo y él está llamado a no dejarse vencer, a 

comprender cada visión para ganar su destino “aunque no sea consciente de cuál sea [...] 

o de si el destino lo ha elegido para emprenderla” (López Martínez, 18). 

Como en el caso del marinero-piloto del Infante Arnaldos, las naves 

sobrenaturales de tentación y prueba aparecen con un único tripulante a bordo (y a veces 

vacías).  

Es el caso de Mordrain, que en su viaje a la isla donde será probado, verá la 

primera nave ocupada por un hombre y en la segunda nave verá solo una dama. El 

tripulante de la primera nave que simboliza a Cristo (mástil blanco, cruz roja, perfumes 

en su interior), tiene una apariencia hermosa como espejo de su alma, y tanto aconseja 

como entrena a Mordrain para la ventura de fe que le viene. La única ocupante de la 

segunda nave, es una dama también hermosa pero aquí la belleza opera como pecado y 

de hecho esta dama busca debilitar la Fe del héroe y perder su alma. 

También le ocurre a Perceval (Queste de Saint Graal), para quien la primera 

embarcación está cubierta de telas blancas y ricas sedas como anuncio de su pertenencia 

a Cristo. A bordo viaja un hombre en hábito de seda blanca donde va bordado el nombre 

de Cristo y una corona. Este tripulante (¿Cristo?) informa a Perceval de que ya se 

encuentra en la isla de su ventura. Más tarde y siguiendo el patrón poético, aparecerá otra 

nave sobrenatural, negra, y a bordo una sola dama tan bella como la de Mordrain y cuyo 

objetivo volverá a ser desmoralizar al héroe. 



Miguel Borja Morales  234 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 216-246 

Para la hija del rey Label está reservada la visión de otra nave fantástica con un 

solo ocupante, esta vez un gigante negro de ojos rojos, en forma de serpiente,  preparado 

para aterrorizar y no seducir a la heroína. Al día siguiente, un solo tripulante (Cristo) en 

otra nave sobrenatural la visitará. A esta nave le seguirá una tercera nave con una dama a 

bordo, Atenea, cuya función en tanto diosa del panteón precristiano será probar la 

entereza de espíritu en la hija de Label. 

Nasciens, posteriormente a su fallida prueba en la nave de Salomón, accede a una 

segunda embarcación fabricada a base de piedras preciosas , donde encuentra también a 

un anciano sabio como único tripulante de esta impracticable barca.  

En suma, a la luz de la Vulgata, el Infante Arnaldos se encontraría desde la costa, 

avistando una nave sobrenatural (impracticable y precioso aparejo, impelido por fuerzas 

sobrenaturales o divinas y a bordo un solo tripulante de canto hechizador y palabras 

sugestivas) cuyas funciones de exilio, entrenamiento y  tentación harán posible la ventura 

mística del caballero para contrastar su valor espiritual y ganar la salvación de su alma y 

en consecuencia su admisión a la nave de Salomón, la nave de Cristo o la Iglesia,3 al ser 

reconocido como digno de Cristo por la fe y a la vez gozar del conocimiento íntimo del 

sentido de su Destino. 

Deshecho la posibilidad de que la galera del romance del Infante Arnaldos sea la 

nave de Salomón porque estamos al principio de la acción, es decir, cuando se le presenta 

la ventura por primera vez y daría comienzo la iniciación.  

Ya sabemos que las naves simbolizan las tentaciones de Cristo, por ello se alternan 

naves santas con tripulantes puros de fe (hasta Cristo mismo) que buscan fortalecer al 

héroe y embarcaciones luciferinas con damas bellas y monstruos que procuran lo 

contrario.  En este punto, cabe preguntarse si la visión del Infante Arnaldos es una nave 

de Cristo o luciferina.  

Debido a que conservamos una versión de la aventura artúrica incompleta, 

exclusivamente su parte inicial, los motivos o significadores de la galera, el marino, etc… 

se nos presentan aislados. A falta de la indicación de velamen blanco o negro, únicamente 

por la belleza y el valor del aparejo, no deberíamos decantarnos por la opción de beatitud. 

Como se ha visto, la belleza, la dulzura, tienen significados ambivalentes tanto de beatitud 

como de tentación en función del acompañamiento de otros elementos. Téngase en cuenta 

que tampoco se nos dice si hay perfumes, cruces o alabanzas de fe pintadas, ya que 

Arnaldos aún no se ha acercado lo suficiente en los versos conservados por el romance.  

Sin embargo, sería factible especular una respuesta con los datos que conocemos. 

El romance cumple con el topos iniciático de nave sin piloto efectivo, porque un marino 

no se basta a sí solo para gobernar una galera. Nos falta su descripción, si se tratara de 

alguien anciano o hermoso y en hábito decorado con la cruz, ya tendríamos la respuesta. 

Ayuda que a bordo de la galera ni vaya una dama hermosa ni un monstruo, motivos 

artúricos asociados a la tentación luciferina. En vez de esto, la única caracterización del  

marino es su canto balsámico (escena similar en Tristan en Prose (I/311, 8-12) sobre la 

mar, peces, aves y el propio Arnaldos. 

En resumen, aunque desconocemos si la galera lleva el este a popa, si está 

perfumada, si velas blancas o negras cuelgan de los mástiles o la adornan cruces,  sabemos 

que se trata de una escena pacífica, donde la galera y el marino producen un efecto 

balsámico en derredor y en esto no hay embarcación infernal que no provoque 

tempestades, nieblas o traumas en el entorno, en definitiva malos agüeros. Como 

conclusión, usando la analogía de la Vulgata, ya podríamos aventurar las intenciones de 

 
3 “Succes in the testing and proof allows the candidates to proceed to the next step: reunion with their 

fellows, and ultimately with the creator or the Creator ship” (Guiver-Bond 50).    



Miguel Borja Morales  235 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 216-246 

la nave: toda la simbología que rodea la visión del Infante Arnaldos parece indicarnos 

que se encuentra ante una nave santa de entrenamiento y quizá al propio Cristo a bordo.  

 
E) Allí habló el infante Arnaldos,  bien oiréis lo que dirá:/ —Por tu vida, el marinero,  dígasme ora 

ese cantar. 

 

Como ya he señalado, puede interpretarse que la voluntad del Infante Arnaldos es 

probar su valor espiritual, aceptar la llamada de la busca. 

 
F)  Respondiole el marinero,   tal respuesta le fue a dar:/ —Yo no canto mi canción   sino a quién 

conmigo va 

 

Interpretado como la exigencia de fe para acompañar a Cristo. El marino ejerce 

un aviso a modo de preparación para el héroe en tanto que “testing vessel” santo.  Es la  

exigencia de la fe para someterse a las tentaciones previstas, para embarcarse en la prueba 

y salir airoso como elegido de Dios.  

Probablemente de haberse conservado la versión completa, en los siguientes 

versos nos encontraríamos con admoniciones propias de una nave santa, como las 

siguientes: 
 

Si garde bien que tu ne tiegnes compaignie  

a homme nul qui ne porte tel signe. Car il nest 

pas de dieu qui o lui ne le porte  

(ESG 94/4-5) (Guiver-Bond, 27) 

 

Di va qui veuz dedens moi entrer grade que tu 

soies plains de foi car ie sui teus quil na  

en moi se foi non & creance ne tant en quant 

iou guenchirai en tel maniere que tu nauras de  

moi soustenance ne tant ne quant anchois te  

faurai in quelconques lieu que tu seras acon-  

seus en mescrance de quel eure que ce soit.  

(ESG 121/7-12) (Guiver-Bond, 44)  

 

2.2.1.4. Conclusión mística 

A modo de conclusión, podría decirse que la Divina Providencia propulsa la galera 

y establece el Plan iniciático o argumento (en términos literarios) del romance, en tanto 

guía al creyente, en este caso Arnaldos, por el refuerzo de su íntimo compromiso cristiano 

hacia el más alto destino que es la salvación.  Es un trabajo propio de héroes y así queda 

de manifiesto en el ciclo artúrico. No todos están llamados a dejarse transformar por la 

ventura, porque se fracase o se tenga éxito, el héroe va a quedar necesariamente exiliado 

social y espiritualmente de su entorno. ¿Quién vuelve del más allá, habiendo trascendido 

el mayor misterio del Altísimo, tal y como se fue? 

En este sentido, es probable que el romance del Infante de Arnaldos tenga una 

estructura argumental y poética con las siguiente fases modélicas esenciales en la materia 

de Bretaña: la visión de la ventura que conocemos, a la que seguirían las tentaciones 

alternativas (inicio de la primera que también conocemos), el exilio hacia la prueba, la 

prueba en sí misma y, si cumple como héroe y está en su destino, será un elegido de Dios 

en la nave de Salomón o de la Iglesia, de donde volverá transformado en héroe del panteón 

caballeresco cristiano. 



Miguel Borja Morales  236 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 216-246 

Además de la Vulgata y la literatura artúrica, modelos ibéricos que nos pueden 

servir de guía son La Faula o el Blandín de Cornualles para no tener por excéntrica mi 

propuesta. 

 

3.- El rey de Aragón: interpretación política 

 
[...] no conviene olvidar que el sentido originario de una composición puede verse alterado 

cuando es empleada en un contexto distinto. Así, por ejemplo, no es extraño que la glosa añadida 

en una adaptación confiera al poema un sentido específico y distinto del original [...].  

(Ureña Bracero, 10) 

 

Si bien la variante fragmentaria pura no aporta mucha información sobre el motivo 

de su aislamiento, existe la versión trunca que recoge Agustín Durán. En ella el marinero 

encomienda a Dios la salvación de su galera frente a una serie de geografías costeras de 

mal agüero: 
 

-Galera, la mi galera,   Dios te me gaurde de mal, 

de los peligros del mundo   sobre aguas de la mar, 

de los llanos de Almería    del estrecho de Gibraltar, 

y del golfo de Venecia,    y de los bancos de Flandes, 

y del golfo de León,    donde suelen peligrar.  (Durán 153)  

 

Durán data esta variante en la primera mitad del siglo XV y la inspiración en la 

ocasión del desastre naval de Ponza (1435), donde la escuadra de galeras de Alfonso de 

Aragón fue derrotada en las aguas del golfo de Gaeta y el propio rey hecho prisionero. A 

cuento de la glosa geográfica del marino, esta reformulación ha cambiado el sentido 

artúrico por un significado doctrinal, si tenemos en cuenta la sugerencia del erudito y 

bibliófilo.  

Sin embargo, la refundición permanece integrada en los parámetros del género de 

Bretaña, puesto que no ha perdido el sentido profético y revelador de un destino y la 

invocación a Dios para su salvación, aunque el verdadero estímulo poético haya sido una 

coyuntura política cuya lectura subyacente cambia el sentido de toda la versión.   

Dicho lo anterior, lo más probable es que el recurso al final trunco obedezca a una 

reformulación estratégica del siglo XV para que la variante de Bretaña adquiera un nuevo 

sentido. Menéndez Pidal sostiene que había “entre los siglos XV y XVI , un gusto muy 

difundido por las versiones truncas”(Menénez Pidal 1953,73-75). Agustín Durán, como 

ya he comentado, la supone de primera mitad del siglo XV, y, por último, la “copiada 

entre las obras de Juan Rodríguez del Padrón, fechada entre 1430-1440” (López Guil,70-

71) nos ayuda a concretar que al menos el inicio maravilloso incluido en la trama 

novelesca ya era conocido al principio del siglo XV.  

¿Puede tener otro sentido distinto a un dezir político del Quinientos, abortar una 

trama aislando las estrofas de la ventura, de la galera, del marino y del cantar de un 

antiguo y archiconocido poema, simplemente por el gusto de unos versos enigmáticos y 

encerrados en sí mismos?  

Está estudiada “la existencia de una tradición bien establecida en el horizonte de 

expectativas de los lectores y oyentes de poesía cancioneril que borraba las fronteras entre 

los géneros o actualizaba composiciones de viejos poetas para interpretar a través de ellos 

la realidad política circundante [...] y que llevó a reciclar- o mejor dicho a proponer 

lecturas renovadas- viejos poemas para situaciones nuevas” (Morrás Ruiz-Falcó, 360). 

Traigo a colación de nuevo el siguiente párrafo por si hay reticencias a la hora de aceptar 

que lo fabuloso haya servido para esconder coyunturas de estado:  
 



Miguel Borja Morales  237 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 216-246 

Aun siendo fieles en cierto modo a la tradición de género caballeresco, los autores 

explotarían otros registros narrativos a partir de esos materiales [...] se proponían 

desbordantes fantasías, o incluso se ensayaban las posibilidades de géneros como 

instrumento de propaganda política a través de la glorificación genealógica y el 

relato fabuloso. (García Montalbán, 163) 

 

Si continuamos con la clave política podríamos tener la solución automática a la 

anterior cuestión: 

 

Se imponía una aproximación indirecta al asunto. Por tanto, un poeta prudente, 

[...] trataría de presentar la realidad a la que remiten sus consejos [...] de forma 

velada, no demasiado para que pudiera ser identificada y el destinatario elegido 

reconociera el sentido de sus versos, pero lo suficiente para que al mismo tiempo 

esa misma realidad quedara escamoteada ante lectores hostiles o su interpretación 

fuera modificada si la coyuntura también cambiaba. (Morrás Ruiz-Falcó, 342) 

 

De esta manera, los dos requisitos del poema político pueden confluir en la versión 

trunca: un viejo poema del roman courtois, una adaptación sutil (en este caso tomar las 

estrofas de la materia de Bretaña y su final abierto), tan ambigua que ha sembrado 

confusión hasta hoy día, pero que en realidad solo está “velada” para aquéllos que 

“conocen las circunstancias externas a las que remite o bien cuando el poema se sitúa en 

una serie de textos para algunos de los cuales podemos precisar los hechos a los que se 

remiten” (Morrás Ruiz-Falcó, 342). 

La gran maestría de este autor fue encontrar la aplicación y correspondencia  

poética a una situación política concreta, es decir, seleccionar el material idóneo y 

adaptarlo a  una realidad. Y es que el poeta también se siente con responsabilidad política 

y durante toda la Edad Media la ejerce, cerca y lejos de las mesas reales y señoriales,  en 

ocasiones como paniaguado, propagandista, “vindicario”, censor, panegirista, etc… De 

forma que el poeta, para crear su romanceado decir, ha escogido al Infante Arnaldos, la 

jornada cetrera en la víspera de San Juan, la playa o landa, la galera de orfebrería, el canto 

del marino y como colofón su respuesta embaucadora, y con solo estos mimbres se está 

dirigiendo a alguien y refiriendo una coyuntura, una censura o una advertencia política.  

Existen elementos fáciles de interpretar políticamente: el infante Arnaldos 

caracteriza a un heredero o hijo legítimo de un rey. A mayor abundamiento, ejercitando 

la afición y recreo de todo noble. Otros elementos, sin embargo, entrañan una mayor 

dificultad en la decodificación: ¿cuáles pueden ser los significados políticos de una 

embarcación de orfebrería y filigrana a imagen y semejanza de las navetas solemnes de 

las mesas reales, una saloma hechizadora y un final ambiguo? 

 

3.1 La nave-Estado 

En este sentido, de la misma forma que la galera literaria es símbolo de la nave de 

la Iglesia en un contexto, en otro contexto también tiene el significado de Gobierno y 

Estado. 
 

Según una larga tradición, a partir de la nave-Estado de Alceo (s. VII a.C.) 

recogida en la República de Platón y de la XIV Oda de Ovidio a las Coplas de 

Íñigo de Mendoza a los Reyes Isabel y Fernando que establecen una notoria 

analogía entre la navegación marina y los avatares de la vida política, las naves 

alegóricas y los naufragios encontrarán un cuantioso y variado empleo como 



Miguel Borja Morales  238 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 216-246 

trasposición conceptual de inspiración moralista del difícil curso de la vida 

humana. (Sarmati, 191) 

 

Concretamente, la nave como símbolo político de un Estado es utilizada en 

muchísimos dezires durante el siglo XV.  

 

Entre los ejemplos acaso más evidentes se encuentra el de la imagen náutica. En 

los tratados de regimine principium, comenzando por el de Santo Tomás, la nave 

representa al gobierno de un país o al país mismo, y así aparece en numerosísimos 

poemas cancioneriles , de los que más conocidos son los de Gómez Manrique, 

pero que también puede encontrarse en la obra de Gonzalo Martínez de Medina  o 

en Villasandino. (Morrás Ruiz-Falcó 354) 

 

Dentro de la interpretación política, las variantes fragmentarias voluntariamente 

desconectadas del roman courtois en el siglo XV tienen alguna diferencia. En la variante 

política que recoge Durán hay un aviso por parte del marinero de los peligros del mundo 

en su cantar (conservando el tono de la matriz hipotética del Arnaldos artúrico y la función 

de los marinos sobrenaturales en él). Es una advertencia profética  

 

Relacionados con los poemas doctrinales se encuentran los que claramente pueden 

definirse como políticos. Como aquéllos, en estos se pretende transmitir un 

mensaje que puede ser un elogio ante unos hechos concretos y más generalmente 

una crítica o un consejo sobre cómo actuar muchas veces presentados como una 

previsión de futuro o dicho de otro modo como una profecía mesiánica. (Morrás 

Ruiz-Falcó, 341) 

 

Por el contrario, la otra versión trunca, la más engimática, canta los inicios de una 

aventura, de una empresa para un noble archiconocido cuya historia poética es la de 

reivindicar para sí la Aquitania y conquistar el reino de Beaulande de manos enemigas. 

Es, por tanto, una expectativa, una llamada (conservando también el hilo originario de la 

busca) la de la visión marino-galera, que ya vimos que podremos interpretar como un 

Estado o el gobierno de un Estado. 

Las versiones fragmentarias continúan con el marino que guía la preciosísima 

nave-Estado, personificación del dirigente, sea rey u otro cargo (Foucalt, 128) y que 

interpreto que la gobierna a la deriva, por cuanto falta tripulación y “a tierra quiere 

llegar”, manifestando la voluntad obstaculizada por llegar a buen puerto.  Y el canto o 

saloma, verdadero dezir, cuyo contenido es la propia llamada de atención política: el 

discurso velado. Leemos que el dirigente-marino maravilla el entorno con su saloma, que 

no es otra cosa que un agente providencial que muestra, informa, enumera, aconseja, y 

por eso dize un cantar (Darbord,64), para conseguir la atracción del Infante a una causa 

cuya oportunidad es tomar la nave, embarcarse en el mando: “Yo no digo mi canción sino 

a quien conmigo va”. 

Teniendo en cuenta todo ello, además de que su factura es de la primera mitad del 

siglo XV, que los romances son primeramente aceptados en la Corona de Aragón y que 

Durán sugiere una efeméride militar de Alfonso V de Aragón como inspiración para una 

versión de la variante trunca, al calor también de tantos romances del Quinientos que lo 

tienen por protagonista, cabe probar si todo lo dicho encaja en la vida del primogénito de 

don Fernando I de Trastámara.  

 

 



Miguel Borja Morales  239 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 216-246 

3.2  Vida de Alfonso de Aragón hasta 1443 

Alfonso nace en Medina del Campo en 1396. Su padre, Fernando de Trastámara, 

era hijo segundo de Juan I de Castilla y sobrino materno de Martín I de Aragón. Pese a 

estos lazos, le pesaba más ser segundón, por lo que hasta 1406 no pasó de grandísimo  

terrateniente y rentista. En 1406, la muerte de su hermano, el rey Enrique III, le hizo 

regente de Castilla junto con la viuda Catalina de Lancaster.  

Alfonso tuvo cuatro hermanos (Juan, Enrique, Pedro y Sancho) y dos hijas 

(Leonor y María) para los que Fernando de Trastámara preparó grandes destinos. De 

hecho, es el precursor de un fastuoso linaje de gobernantes inédito hasta la fecha: los 

llamados Infantes de Aragón. Alfonso y Juan fueron reyes de Aragón y éste último, 

además, rey consorte de Navarra; Enrique, duque de Villena y Gran Maestre de la Orden 

de Santiago; Leonor se desposó con Eduardo I rey de Portugal; María hizo lo propio con 

Juan II, rey de Castilla; Pedro y Sancho murieron jóvenes, y aun así, el primero ostentaba 

el ducado de Alburquerque y el segundo era Maestre de la Orden de Alcántara. 

En 1412 y gracias al Compromiso de Caspe, Fernando es nombrado rey de Aragón 

hasta su muerte en 1416. Le sucede su primogénito Alfonso, reinando hasta su muerte en 

1458. 

Los primeros rasgos de Alfonso son los de un infante famoso en su obsesión por 

la caza y ansioso de probar la fortuna de caballero cortés, en lo que fue tildado de “gran 

revolvedor” por el Marqués de Santillana. Alfonso, como rey, verá la oportunidad  para 

llevar a cabo grandes empresas y por méritos propios alcanzar su destino. A la luz del 

roman courtois nos encontramos con la personificación de un modelo de caballero 

dispuesto a la ventura: “Nnecesitaba urgentemente encontrar un objetivo [...] que 

satisficiera su propia sed, frustrada hasta entonces, de acción y aventura” (Ryder,72) 

Antes de 1420, Alfonso forzó en varias ocasiones el enfrentamiento con Génova. 

En los tira y afloja sobre la conquista de Cerdeña y Córcega y la pacificación de Sicilia 

se fueron consumiendo los primeros años de su reinado (1416-1418). Cataluña y Valencia 

se oponen a su empresa y el Consejo Real se muestra dividido. La suerte cambia de 1418 

en adelante: “Nunca fueron los augurios más propicios para los sueños de una aventura 

más allá de los mares” (Ryder 89). El rey, que había puesto su imaginación “hacia las 

lejanas costas del Mediterráneo” (Ryder, 79) empezaba a ver materializadas en forma de 

escuadras de galeras  “su ansia de enfrentarse con enemigos reales” (Ryder, 79). A pesar 

de todo, la organización no fue fácil. La política del rey seguía sin estar bien vista por un 

sector amplio e importante de sus reinos (Ryder 108). El partido que se oponía a esta 

ventura era eficaz mediante tácticas dilatorias e incumplimientos de órdenes. No obstante, 

en el patrimonio real había dinero (dote de María de Castilla, anticipos, beneficios 

clericales), y de Valencia consiguió un nuevo aval. Aun así, la oposición de amplios 

estamentos de la Corona consumió otros nueves meses hasta que en 1420, “el 13 de mayo 

dirigió sus galera, entre toques de trompeta  y con las adornadas banderas ondeando al 

viento, hacia los cantos de sirena de la fama y la aventura que le llamaban desde costas 

lejanas” (Ryder, 99) 

Ya en la isla de Cerdeña, “visiones incomparablemente más grandes, de repente, lo 

habían deslumbrado” (Ryder, 105): la posibilidad de ser rey del opulento y precioso Reino 

de Nápoles. Y es que “llegó a L´ Alguer una embajada de Giovanna II de Nápoles 

suplicándole a Alfonso que la rescatara de sus enemigos con la promesa de adoptarle 

como heredero de su desafortunado reino” (Ryder, 105) 

 

Fue el enviado del senescal, Antonio Carafa, [...] quien tomó el barco hacia 

Cerdeña llevando consigo un trofeo que relució ante los ojos de Alfonso como el 

vellocino de oro. Carafa, apodado con mucha propiedad “Malizia”, hábilmente 



Miguel Borja Morales  240 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 216-246 

describió el triste aprieto en que se encontraba una reina abandonada por todos, su 

corona y su vida en peligro a menos que algún caballero se apresurara a rescatarla 

con arrojo.” (Ryder, 107) 

 

Como venía siendo habitual, hubo oposición a esta empresa, pero “habiendo 

vencido a los escépticos, Alfonso declaró su resolución de rescatar a Giovanna y de ganar 

un nuevo reino por él mismo” (Ryder, 108) 

A principios de 1421 Alfonso estaba en Sicilia, aconsejado para que no llevara a 

cabo el rescate de Nápoles. Sin embargo, continuó los preparativos políticos, económicos 

y militares que consideró necesario para llevar a cabo esta empresa. El 8 de julio de 1421, 

las galeras de Alfonso, rey de Aragón, atracaban en la bahía de Nápoles con todo boato 

imaginable y “al día siguiente confirmó su dominio. Giovanna ratificó la adopción y los 

derechos que le correspondían como heredero” (Ryder, 124) Sin embargo, la misma reina 

le despojaría de este título en 1423. Este y otros reveses militares le obligarán a abandonar 

Nápoles. 

Pero en la mente de Alfonso siempre estaba la ventura de Sicilia y de Nápoles 

aunque muy a pesar de gran parte de sus súbditos peninsulares. De 1424 a 1432, fecha en 

la que consigue volverse a embarcar, es un periodo de negociaciones, dilaciones, 

oposiciones, acuerdos, en fin, de política real con las distintas cortes para imponer de 

nuevo la ventura a la que se sabe llamado. El 6 de abril, la inefable y zarandeada 

Giovanna, revocaba a Luis de Anjou como su heredero al trono de Nápoles y volvía a 

poner en su lugar a Alfonso de Aragón. El 2 de febrero de 1435 Giovanna falleció y se 

descubrió a su nuevo heredero: René de Anjou. Durante este tiempo, Alfonso se había 

mantenido en la mar, por así decirlo, residiendo en distintas ciudades de Sicilia, siempre 

con las galeras a punto en expediciones y escaramuzas en el Mediterráneo. El 

nombramiento de René de Anjou para Nápoles no importó lo más mínimo a Alfonso, 

quien se reivindicó como rey de Nápoles ante enemigos y amigos. Estaba preparado para 

conquistar Nápoles, pero se le resistió la ciudad de Gaeta y decidió llevar la guerra contra 

los angevinos de René de Anjou y su aliada Génova a alta mar. Y en la isla de Ponza se 

trabó el desastre naval para Alfonso, que, según Durán, puede recoger la versión trunca. 

Terminó prisionero del duque de Milán, Filippo María de Visconti. En 1436, de forma 

incomprensible, Visconti no sólo libera a Alfonso y a su hermano Juan sino que llega a 

una alianza con su prisionero real para conquistar Nápoles. Este cambio tan radical de 

conducta en su noble carcelero le pareció a Alfonso obra de un “misterio divino”. 

Conociendo el carácter supersticioso y las aficiones astrológicas del Visconti, no sería 

extraño que tomara esta decisión después de levantar una carta astral sobre el alto destino 

de Alfonso de Aragón en Nápoles. Predicción que confirmaría aqualla del astrólogo al 

inicio de su reinado en Valencia. El 23 de febrero de 1443, por fin, Alfonso de Aragón es 

nombrado rey de Nápoles. 

 

3.3. Héroe de la gesta y rey de Nápoles 

Las similitudes entre la vida literaria de Arnaldos y la biografía de Alfonso de 

Aragón son asombrosas. Arnaldos y Alfonso nacen primogénitos y linajudos. Tanto 

Arnaldos y sus hermanos como Alfonso y los suyos tienen la fama de espléndidos y 

valientes caballeros. Los inicios de todos estos infantes pasan por encontrar sus propias 

fortunas, sus reinos, espoleados por padres ambiciosos con conciencia de paterfamilias. 

Y todos terminarán añadiendo magníficos blasones a su Casa. 

Garín de Monglane inicia un portentoso linaje de infantes y gobernantes a través 

de sus hijos Arnaldos, Milon, Renier y Girart. Los aspectos políticos de la tradición 

poética de Arnaldos le señalan como primogénito de Garín, señor de Monglave, y sobrino 



Miguel Borja Morales  241 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 216-246 

del duque de Aquitania. Ya sabemos que en el caso concreto de Arnaldos, la búsqueda de 

empresas en las que medir su valor y ganar fama y status le hará ser duque de Aquitania, 

conquistar el reino costero de Beaulande y hasta casarse con la princesa heredera de este 

país.  

Por su parte, Alfonso, infante primogénito del rey de Aragón “necesitaba 

urgentemente encontrar un objetivo [...] que satisficiera su propia sed, frustrada hasta 

entonces, de acción y aventura” (Ryder, 72). Alfonso es adoptado por Giovanna II como 

su heredero en el reino de Nápoles. No sin victorias y reveses militares, prisiones, huidas, 

y hasta encantamientos y misterios divinos (véase que en la vida de Alfonso también hay 

un Prodigón en la persona de Filippo Maria Visconti), Alfonso  conseguirá ser nombrado 

rey de Aragón y de Nápoles. 

Evidentemente el autor de la versión trunca se revelaba como un maestro en su 

arte. Demostraba el conocimiento que exigían los trovadores Giraldo de Cabrera 

(Ensenhamen) y Jean Bodel (Chanson des Saisnes) por la apropiada y eficaz asimilación 

de la geste y el roman courtois de Hernaud de Bealande con la vida de Alfonso de 

Aragón; asimismo, identificar a un infante de la realeza con Arnald de Beaulande   tendría, 

por lo menos, un precedente confirmado en las invectivas poéticas del trovador Bertrand 

de Born (1140-1215), quien ya utilizó en 1183 al héroe carolingio en una comparativa 

política con Henri de Court- Mantel, aunque para decir que no se parecían en nada. 

 

3.4. La lírica de la política real 

Teniendo en cuenta la cita de Alan Deyermond que encabeza este artículo, esto 

es,  “ninguna obra de arte nace, ninguna existe en un vacío, todas se componen y se 

reciben dentro de un contexto determinado” (Dumanoir,75) y, presumiendo que el poeta 

buscara en su taller dotar al viejo poema de un nuevo sentido velado (Morrás Ruiz-Falcó, 

336), paso a desarrollar una interpretación política para la versión trunca. 

Podríamos descodificar en clave política los enigmáticos versos de esta manera: 

A Alfonso, en la busca de su ventura, se le aparece el Reino de Nápoles sobre  las aguas, 

simbolizado por la galera, preciosa como naveta de mesa real, a la deriva, con solo un 

tripulante, diziendo (describiendo y enumerando) en un cantar el dolor de una reina por 

la desdicha de su reino cristiano a la vez que las maravillas que atesora, con el mismo arte 

seductor que hiciera Malizia Carafa, capaz de fascinar a su entorno (aves, peces) y 

pacificar vientos y mar.   

Este dezir o canto político de socorro y de promesas, una vez ha logrado conmover 

hasta la ansiedad a Alfonso (“por tu vida, el marinero, dígasme ora ese cantar”),  le 

conmina a embarcarse en la empresa de gobierno aceptando los riesgos de socorrer a la 

reina Giovanna II y solo así conseguir los dones y la gloria de ser rey de Nápoles.  

Es por tanto plausible una lectura en clave política del romance. El poema es 

propagandístico y cortesano, donde se compara a Alfonso con un héroe afortunado de la 

gesta francesa y de forma exaltada canta su destino y las excepcionales consecuencias de 

ganar Nápoles: honor y fama de héroe para el rey  y lo que el propio rey quiere que 

entiendan sus banqueros y las cortes de sus reinos, es decir,  una empresa 

extraordinariamente lucrativa. 

El romance finaliza aquí, teniendo en cuenta dos motivos posibles: primero, que 

el viejo poema seguiría con argumentos artúricos o greco-bizantinos incompatibles con 

una polisemia semántica o textual típica de su género; segundo, que se trata de una 

creación previa a la consecución de Nápoles por Alfonso, aquéllos años que van desde 

1417 a 1443 en los que el Rey y sus partidarios maniobran para doblegar a la oposición 

de sus reinos en su voluntad de ganar el Mediterráneo para Aragón. 



Miguel Borja Morales  242 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 216-246 

De ser esto tal y como propongo, la adquisición de este doble sentido político por 

medio de la reformulación de un viejo poema no sería un hecho aislado o inaudito en las 

Cortes. Los cancioneros, el roman courtois,  recogen una tradición cifrada de implicación  

en las empresas reales y en  los asuntos del reino (Morrás Ruiz-Falcó, 336), también en 

la casa Trastámara de Alfonso de Aragón: 

 

Esta labor no necesariamente tuvo que obedecer a motivos puramente estéticos, 

como podríamos pensar a priori en una actividad como la poesía, sino que la 

interacción con la política y con los sucesos cotidianos se mezcló en grandes dosis, 

dotando a la lírica cancioneril de época de los Trastámara de un particular barniz 

apologético y propagandístico favorable sobre todo a los monarcas reinantes. ( 

Pérez Rodríguez, 293) 

 

En este sentido, se conservan muchísimos ejemplos del recurso a las materias de 

Francia y Bretaña en la política, de los que entresaco algunos de los relacionados con la 

Casa Real de Aragón en torno a los siglos XIV y XV.  

El Sermó per lo passatge de Sardenya e Corsega de Ramón Muntaner estuvo 

inspirado en la canción de gesta Gui de Nanteuil  y concebido para aconsejar al rey Jaume 

II y a su hijo el Infante Alfonso (futuro Alfonso IV) en los preparativos de la campaña 

sarda y animar a la nobleza catalano-aragonesa a apoyar esta empresa mediterránea: 
 

El 1322 escriví el Sermó per lo passatge de Sardenya e Corsega, de tall épic, per 

a encoratjar Jaume II a conquerir l´illa de Sardenya, que el papa Bonifaci VIII 

havia concedit a la Corona d ´Aragó. El Sermó, escrit en vers provençal i format 

per 240 versos alexandrins, imita la mètrica de la cançó de gesta francesa Gui de 

Nanteuil, i es considera que podía ser per a ser cantat amb la tonada d´aquesta 

cançó, però el contingut aplica les formes externes de la predicació cristiana a la 

didáctica política, un exercici que practicaren els reis catalans des dels temps de 

Jaume I.4 

 

Otro ejemplo lo encontramos en La Faula, novela en verso provenzal escrita y 

protagonizada por el mallorquín Guillem de Torroella antes de 1375, que utiliza la 

Vulgata artúrica, la materia de Bretaña y las gestas para el desarrollo de su ventura en el 

más allá. A primera vista La Faula empieza narrando la ventura del noble Guillem a 

lomos de una ballena desde la playa de Sóller hasta l´Illa Encantada la noche de San Juan. 

Ya en la isla una serpiente lo lleva hasta el rey Arturo y su hermana Morgana. Guillem 

encuentra a un rey Arturo joven y triste empuñando a Excalibur. El rey Arturo le confiesa 

que cada año le visita el Santo Grial que lo rejuvenece con el “mannà del cel” pero que 

su melancolía se debe a la pérdida de los valores de la caballería en el mundo. Guillem 

vuelve a Mallorca con el encargo de contar todo lo que ha visto y oído. 

Todo ello se sucede a lo maravilloso: islas ocultas a la geografía, animales 

parlantes, héroes literarios, viajes sobre monstruos, hadas, decoraciones suntuosas, el 

Grial y otras leyendas bretonas. Sin embargo, tal y como propongo para la versión trunca 

del Infante Arnaldos, puede que los materiales artúricos de la Faula encierren una clave 

política ajustada a la reintegración por la fuerza del reino de Mallorca dentro del reino 

catalano-aragonés en el siglo XIV (Vicent Santamaría 2007). 

La balada En seumeillant m’avint une vesion, escrita alrededor de 1391 por el 

compositor de cortesano Trebor, se inicia con la visión de un dragón alado más victorioso 

 
4 En línea: https://www.enciclopedia.cat/gran-enciclopedia-catalana/ramon-muntaner. 



Miguel Borja Morales  243 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 216-246 

que Alejandro Magno, simbolizando a Juan I de Aragón, y termina estimulando la 

expedición del rey a la isla de Cerdeña con los siguientes versos: 

 

Et pour douner au songe conclusion, 

le passage qui ert sanz moult atandre 

en Sardigne nous mostre que d’Aragon 

fera soun cry partout doubter et craindre, 

car puisant est en terre et mer par renon, 

larges en dons, et ayme sans oublie, 

armez, amors, damez, chevalerie. (Gómez Muntané, 115-116) 

 

Gracias al racimo de héroes de la balada Se July Cesar, Rolant et roy Artus del 

mismo autor, se  puede comprobar, una vez más, la cercanía de la materia de Francia y 

de la materia de Bretaña a los acontecimientos políticos de la mano de los poetas 

cortesanos.  

Un último ejemplo es el del Siti Perillós, la silla peligrosa de la Mesa Redonda del 

rey Arturo, que, según la leyenda, sólo podría ocupar el caballero Galaz, un hombre de 

probada fe, elegido por el Santo Grial para su visión.  

Los poetas de Alfonso de Aragón se sirven de esta alegoría artúrica con una 

intención política, donde el Siti Perillós representa el reino de Nápoles y Alfonso, 

identificado con Galaz, es el elegido para ocuparlo (Capilla Aledón, 84 y ss). 

 

3.5. El momento felicísimo 

3.5.1 Espacio 

Por último, y derivado de todo lo expuesto hasta ahora, cabe conjeturar el 

momento de creación de la versión fragmentaria pura. 

 

Contaba González Martí, retomando los escritos del Padre Mariana, que poco 

tiempo después del ascenso del Magnánimo al trono de Aragón, una noche, tras 

el nocturno yantar, y estando el joven rey y su esposa reunidos en tertulia en los 

Jardines del Real, se allegaron a ellos inspirados poetas, sabios hombres de 

ciencia, astutos políticos, osados guerreros y artistas, que venían a cultivar el 

valor, ingenio y talento del rey Alfonso. En esta tertulia, el rey escuchó, atento, 

las galanuras lemosinas con que un bardo provenzal le exponía el caso singular de 

la silla vacía del rey Arturo, en la cual sólo podría sentarse un hombre sin par [...] 

cuando [...] se levantó el sabio matemático de la corte y dijo: 

[...] El cielo, rey don Alonso, te pronostica grandes cosas y maravillosas. Los 

hados te llaman al señorío de Nápoles, que será breve al principio; no te espantes, 

no pierdas el ánimo. Dársete [ha] cierta silla, grandes haberes, muchos hombres. 

Vuelto que seas el reino, serán tan grandes riquezas que hasta a tu cazadores y 

monteros darás grandes estados. Confiado en Dios pasa adelante a lo que tu 

fortuna y destino te llama, seguro de todo sucederá prósperamente y conforme a 

tu voluntad y deseo (González Martí 1952, III: 12; Mariana 1791, VII, 1.XX). 

(Capilla Aledón, 82) 

 

A primera vista podemos ver al círculo más cercano al rey fomentando sus 

expectativas y sus empresas a través de las habilidades de cada uno, conducta 

consustancial al hecho de que juglares, trovadores y ministriles del siglo XIV aspiraban 

a estar en la nómina del rey, abandonando su pasado itinerante para formar parte de la 

corte. Con más detalle se comprueba, en primer lugar, como ya he señalado, la existencia 



Miguel Borja Morales  244 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 216-246 

de poetas en la corte con conocimientos de la Vulgata artúrica y de su uso político. No es 

algo excepcional en la Corona de Aragón, ya que 

  

des del darrer terç del s. XII […] ja es coneixía a Catalunya les narracions 

novel.lesques de la materia de Bretaña amb les seues grans figures como el rei 

Artús, la reina Ginebra, Lancelot, Gavain, Erec, Tristany i Iseut i la meravellosa 

llegenda del Graal. (Martines Peres, 23) 
 

Y este interés por el ciclo artúrico justo “se renueva con fuerza mayor en los siglos 

XIV y XV” (Cuesta Torres, 125). A modo de ejemplo, el rey más longevo de la casa real 

de Aragón en el siglo XIV, Pedro el Ceremonioso, solicitaba “bells lebres e llebreres de 

Bretaña” y en su biblioteca se almacenaban fragmentos del Lancelot, del Lancelot y 

Caradós, el Tristán en prosa, y la Queste del Saint Graal completa y dos ejemplares de 

La Tabla Redonda completos (Riquer Permanyer, 117).   

En segundo lugar, esta alocución del astrólogo de la corte nos daría la idea exacta 

de por dónde van los tiros en el canto del marinero si lo escuchásemos con los mismos 

oídos políticos y caballerescos de Alfonso de Aragón. 

 

3.5.2 Ocasión y tiempo 

De concederse que esta versión aislada da noticia alegórica de la oportunidad 

napolitana para Alfonso de Aragón, tuvo que ser inspirada entre 1420, fecha post quem, 

y el año 1443 como fecha ante quem, porque, insisto, daría sentido a su truncamiento el 

que la empresa de Nápoles estuviera inconclusa y, en consecuencia, el destino del héroe 

aún por probarse. Y es que por su plausible naturaleza política o noticiera sería 

contemporánea a los hechos que alegoriza, tal y como ocurre con el resto de romances 

alfonsinos como el Arzobispo de Zaragoza, Las Quejas de Alfonso V  (Marín Padilla y 

Pedrosa Bartolomé, 169-184) y la versión trunca que recoge Agustín Durán. 

En un espacio cortesano (Perea Rodríguez, 293) y en un momento parecido al 

arriba descrito, algún genio poético pudo tener la feliz idea de identificar a Alfonso de 

Aragón con el Infante Arnaldos, es decir, con Arnaldos de Belanda, y dotar a su prueba 

artúrica de un nuevo sentido siguiendo la obsesión de Alfonso por el Reino de Nápoles, 

su ventura.  

Por último, todo esto debería valernos para comprender el motivo de reformular 

un viejo poema de antiguo héroe en una versión trunca, la más enigmática del romancero. 

Es plausible que la reformulación naciera para ser fugaz, por estimarse solo en la 

coyuntura política a la que estaría dedicada, pero su belleza la volvió eterna.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



Miguel Borja Morales  245 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 216-246 

Obras citadas 

 
Burguess Sheridan,Glyn. Contibution a l´etude du vocabulaire pre-courtois. Publications 

romanes et francaises  110. Genève: Droz, 1970. 

Cámara i Sempere, Héctor y Llorca Tonda, María Ángeles. “Relatos hagiográficos de un 

héroe épico: Guillermo de Tolosa.” Cuadernos de Investigación Filológica 37-38 

(2011-2012): 61-96. 

Caravaca, Francisco. “Tres nuevas aportaciones al estudio del Romance del Conde 

Arnaldos.” Boletín de la Biblioteca de Menéndez Pelayo 49 (1973): 183-228. 

Capilla Aledón, Gema Belia. “Alfonso V el Magnánimo y el Siti Perillós (1422-1458).” 

SCRIPTA. Revista Internacional de literatura i cultura medieval i moderna, 9 

(2017): 81-112. 

Caso González, José. “La génesis del Lazarillo de Tormes” Archivum 16 (1966): 129-155 

Correa Ramón, Amelina. “La prosa literaria de Pedro I a través de los romances”.  Actas 

del III Congreso de la Asociación Hispánica de Literatura Medieval. Salamanca: 

Universidad de Salamanca, Biblioteca Española del Siglo XV, Departamento de 

Literatura Española e Hispanoaméricana, 1994. I: 269-276. 

Cuesta Torre, María Luzdivina. “Tristán en la poesía medieval peninsular.” Revista de 

Literatura Medieval 9 (1997): 121-143. 

Darbord, Bernard. “Decir y Cantar: sobre la práctica del Exemplum en el Laberinto de 

Fortuna (Juan de Mena).” Estudios Románicos 11 (1999): 61-70. 

Clásica. Madrid: Alianza Editorial, 2024. 

reinado de Pedro el Ceremonioso (1336-1387).” Imágenes de Francia en las letras 

hispánicas: [Coloquio celebrado en la Universidad de Barcelona, 15 a 18 de 

noviembre de 1988]. Francisco Lafarga coord. Barcelona: PPU, 1989. 115-126. 

Dumanoir, Virginie. “Textos poéticos romanceriles del siglo XV dentro de la variatio 

cancioneril”. Actas del XIV Congreso de la Asociación Internacional de 

Hispanistas. Isaías Lerner, Roberto Nival, Alejandro Alonso coords. New York, 

2004. I:75-84 

Foucalt, Michel. Seguridad, Territorio, población. Madrid: Akal, 2008. 

Fradejas, José. “Bahlul y Walter de España II” Archivo de Filología Aragonesa 32-33 

(1983): 7-31. 

García Montalbán, Antonio.  “Discursos de lo maravilloso. Esteban de Arteaga y los 

fundamentos de la ficción historicista romántica.” Cuadernos de Bellas Artes 

2015. http://www.cuadernosartesanos.org/cba46.pdf. 

Gato Durán de Vicente Yañez, Antonio. Romancero general o Colección de romances 

castellanos anteriores al siglo XVII. Tomo I. Madrid: Rivadeneyra, 1849. 

Gómez Muntané, Maricarmen. “Trébor en Aragón y Navarra”. Cuadernos del CEMYR 

17 (2009): 113-24. 

Guiver-Bond, Claire. The supernatural marine vessels of the Vulgate Cycle. Master´s 

Thesis. McMaster Unversity Hamilton, Ontario, 1979.  

Horrent, Jules. “Hernaut de Beaulande et le Poema de Fernán González.” Bulletin 

Hispanique79-1-2 (1977): 23-52 

Hoz Bravo, Jesús Javier de. Introducción a la literatura griega. Épocas Arcaica y López 

Martínez, María Itzel. Representaciones del héroe en los manuscritos ilustrados 

de Chrétien de Troyes. Tesis Doctoral. UPF, Barcelona, 2014. 

Marín Padilla, Encarnación, & J.M. Pedrosa Bartolomé. “Un texto arcaico recuperado 

para la historia del Romancero: una versión aragonesa manuscrita (1448) de las 

Quejas de Alfonso V.” Revista de Literatura Medieval 12 (2001): 169-184. 



Miguel Borja Morales  246 
 

 

ISSN 1540 5877  eHumanista 65 (2026): 216-246 

Martines Peres, Vicent. La versió catalana de la Queste del Saint Graal. Estudi i Edició. 

Tesis Doctoral. Universidad de Alicante, 1993. 

Menéndez Pidal, Ramón. “Notas para el Romancero de Fernán González.” Homenaje a 

Menéndez Pelayo en el año vigésimo de su profesorado. Madrid, 1899. I: 403-507 

--- Romancero Hispánico. Tomo I. Madrid: Espasa Calpe, 1953. 

--- Flor nueva de romances viejos. Madrid: Espasa Calpe, 1969. 

--- Poesía Juglaresca y juglares. Orígenes de las literaturas románicas. Madrid: Espasa 

Calpe, 1991. 

Morrás Ruiz-Falcó, María. “La ambivalencia en la poesía de cancionero: algunos poemas 

en clave política.” Eva María Díaz Martínez, Juan Casas Rigall eds. Iberia Cantat: 

estudios sobre poesía hispánica medieval. Congreso Internacional sobre Poesía 

Hispánica Medieval, 2-5 de abril, 2001 Santiago de Compostela. Santiago de 

Compostela: UP, 2002. 335-370. 

Muela Ezquerra, Julián. “Atributos y funciones del mar en el viaje literario medieval. 

Algunos ejemplos de la narrativa francesa. S XII-XII.” Cuadernos del CEMYR Nº 

15 (2007): 145-172. 

Mussons Freixás, Ana Mª. “Personajes de la épica francesa en la literatura castellana 

medieval. Imágenes de Francia en las letras hispánicas” Francisco Lafarga ed. 

Imágenes de Francia en las letras hispánicas: [Coloquio celebrado en la 

Universidad de Barcelona, 15 a 18 de noviembre de 1988] Barcelona: 

Promociones y Publicaciones Universitarias, 1989. 107-114. 

Olmo Iturrialte, Almudena del. Comentario de textos poéticos medievales. Palma de 

Mallorca: Edicions UIB, 2000 

Pauphilet, Albert. ed. La Queste del Saint Graal. París: Ed. La Sirène, 1923. 

Perea Roríguez, Óscar. “El entorno cortesano de la Castilla Trastámara como escenario 

de lucha de poder. Rastros y reflejos en los cancioneros castellanos del siglo XV.” 

Res publica 18 (2007): 289-306. 

Pérez Priego, Miguel Ángel. “Consideraciones sobre la poesía popular de la Edad Media”. 

Leer y entender la poesía: poesía popular. Martín Muelas Herraiz, Juan José 

Gómez Brihuega eds. Ciudad Real: Universidad de Castilla-La Mancha, 

Ediciones de la Universidad de Castilla-La Mancha, 2004. 31-50. 

Riquer, Martin de. Los cantares de gesta franceses. Madrid: Editorial Gredos, 2009. 

Riquer i Permanyer, Isabel de. “La literatura francesa en la Corona de Aragón en el Ryder, 

Alan. Alfonso el Magnánimo. Valencia: Institució Alfons el Magnànim, 2008. 

Sarmati, Elisabetta. “Santiago Fernández Mosquera. La tormenta en el Siglo de Oro. 

Variaciones funcionales de un tópico.” Criticón 103-104 (2008): 345-350. 

Tresànchez Ribes, Eva. Poética de La Busca en la literatura medieval francesa. Tesis 

Doctoral. Universidad Complutense de Madrid, Madrid, 2016. 

Vicent i Santamaría, Sara. “La faula de Guillem de Torroella: ¿Literatura o política?” Res 

publica 17 (2007): 341-356. 

Vila Carneiro, Zaida.  “El agua en la canción de amor catalana, castellana, gallego-

portugesa e italiana.” Cuadernos de ALEPH 1 (2006): 151-166. 

 

 


